
 

 

 

 

 

Lucas Fontella Margoni 
 

O FUNCIONALISMO 

NA FILOSOFIA DA 

MENTE 
 

 

 

 
  





 

 

Lucas Fontella Margoni 

 

O FUNCIONALISMO 

NA FILOSOFIA DA 

MENTE 
 

Este livro é um trabalho de conclusão de 

curso de graduação apresentado à Faculdade 

de Filosofia e Ciências Humanas da Pontifícia 

Universidade Católica do Rio Grande do Sul, 

como requisito parcial para obtenção do grau 

de Bacharel em Filosofia. Aprovado pela 

banca examinadora, composta pelos 

professores Dr. Ernildo J. Stein, Dr. Felipe 

Matos Müller e Me. Eduardo Silva Ribeiro no 

dia 12 de dezembro de 2012. 

 

 

Porto Alegre 

2013 

 

 

  



Direção editorial e diagramação: Lucas Fontella Margoni 

Imagem da capa: “Brain”, de Tom Watson 

Impressão e acabamento: Akikópias 

www.editorafi.com 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

 

Margoni, Lucas Fontella 

O funcionalismo na filosofia da mente / Lucas Fontella Margoni. -

- Porto Alegre, RS : Editora Fi, 2013. 

 

ISBN - 978-85-66923-00-1 

 

1. Cérebro 2. Computadores 3. Filosofia da mente 4. 

Funcionalismo 5. Inteligência artificial 6. Teste de Turing I. 

Título. 

 

13-03664 CDD-128.2 

 

Índices para catálogo sistemático: 

1. Filosofia da mente 128.2 

  



“” 

 

 

 

 

 

 
Dedico este trabalho a minha amiga, esposa e 

fiel companheira de vida. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Há uma teoria que indica que sempre que 

qualquer um descobrir exatamente o que, para que e 

porque o universo está aqui, o mesmo desaparecerá e 

será substituído imediatamente por algo ainda mais 

bizarro e inexplicável... Há uma outra teoria que indica 

que isto já aconteceu. 

Douglas Adams 

  



 

 

 

 

 

AGRADECIMENTOS 
 

 
Chega até ser engraçado como na verdade nem 

mesmo gostaria de ter começado um curso no ensino 

superior, uma vez que não tinha nem um pouco de 

interesse nisso. Uma coisa que tinha dúvida no início, 

quando sugerido pelos meus pais a começar, era em 

estudar as relações humanas ou propriamente os 

humanos que tanto me cativavam e me traziam 

tremendo desejo do mistério. Portando escolhi a 

Geologia para estudar (esse era o raciocínio, Geologia, 

estudo da terra, logo, o estudo dos humanos que estão 

nela). Infelizmente uma escolha infeliz, pois não sabia 

que o estudo era literalmente da Terra. 

Ingressei, portanto, no curso da Psicologia, e 

acertei em cheio. Apaixonei-me quase que 

instantaneamente por várias áreas, principalmente a 

da Psicanálise. Foi amor à primeira vista. O único 

problema era que não fazia sentido a maneira que era 

levada a mim a história da psicologia. Faltava, alguma 



coisa. Faltava muita coisa. Não fazia sentido para eu 

estudar Platão e de repente seu sucessor William 

James! Era óbvio que não é do interesse da psicologia 

ensinar a história da Filosofia, e sim os principais e 

primeiros pensadores que levaram a questionar a 

psyché. 

Revoltado com a falta de incentivo ao estudo 

da história da psicologia ou da filosofia, juntamente 

com meu ex-professor João Batista Sieczkowski 

(UNISINOS), acabei escolhendo o curso da Filosofia, 

pensando que poderia esclarecer algumas dúvidas. 

Pois foi aqui que cheguei, com o triplo de perguntas 

que antes eu tinha. 

Sem faltar à lembrança da grande ajuda do 

professor Sergio Sardi, por mostrar que 

independentemente de onde você estiver, sempre 

ajudar aqueles que apreciam esse estudo, e foi através 

dele que cheguei a esta instituição. Desde então 

conheci grandes mestres da filosofia, verdadeiros 

amantes do saber, dentro dos quais alguns até já se 

foram para sempre e outro nem mesmo tive 

oficialmente aulas, mas que ensinaram e continuam 

ensinando como é que se deve ser um bom filósofo, 

uma boa pessoa e sempre fiel àqueles que querem o 

bem de todos dentro de um convívio acadêmico, que 

muitas vezes é repleto de inveja. Aqui eu me refiro 

diretamente aos queridos e respectivos professores 

Ullmann e De Boni. Sem esquecer, é claro, de outros 

mestres inesquecíveis com o dom na arte de ensinar 



dentro de suas temáticas, como Thadeu Weber, 

Cláudio Almeida, Pergentino Pivatto, Luciano de Jesus, 

Luiz Rohden, Jorge Machado, Roberto Pich, Juan 

Mosquera, Ernildo Stein e com certeza outra dezena 

de professores que com certeza a de estarem aqui. 

Este trabalho de conclusão de curso é na 

verdade fruto de uma formação muito mais do que 

acadêmica ou epistêmica. O título de bacharel 

proveniente é um mero adorno que não tem valor 

algum, se eu não tivesse alcançado tal patamar de 

consciência que hoje tenho e reconheço em outros. 

Não posso esquecer de colocar também aqui 

meus respeitos ao lugar na qual trabalho, que também 

me oportunizou estar próximo de todos meus 

professores e amigos. 

E em último lugar, mas não menos importante, 

deixo aqui objetivado o incentivo e colaboração em 

vários aspectos de todos os membros de minha 

família, que se não tivessem colaborado com minha 

“ranzinzisse e teimosia”, NUNCA teria chegado onde 

estou e nem tendo todas as oportunidades que estou 

tendo. 

A todos, meus sinceros agradecimentos. 

  



 

 

 

 

 

 

RESUMO 
 
Sob uma maneira geral, a história da filosofia 

nos mostra a crescente evolução do pensamento 

humano de tal forma que chegamos a certas 

incógnitas a respeito de nossa própria existência e 

compressão do nosso próprio ser. Seria inóspito 

trazer um estudo que não oportunizasse tal 

explicitação a respeito de umas das maiores vertentes 

da razão humana, que até hoje é difundida e estudada. 

Descartes, com seu novo método científico, nos 

tentou a escolher em colocar a razão sobre todos os 

patamares possíveis a fim de desvendar a problema 

da alma e colocar, assim como a filosofia sempre fez, 

cada coisa em seu lugar, tornando mais fácil o 

raciocínio lógico de todas as coisas que sabemos. 

Ei de que desde então, através dos tempos, tem 

se evoluído tal concepção cartesiana dualista que nos 

leva a possibilidade de pensar, chegar ao nosso 

próprio estado de consciência ou até mesmo 

conhecer. O estudo que segue traz uma apresentação 

de uma das ramificações que estudam a alma do ser 



humano, hoje melhor considerada a mente. O 

funcionalismo é uma das correntes que foram 

abandonadas, por falta de argumentos de defesa, mas 

que com a crescente onda de estudos e as tecnologias 

que se aprimoram, várias perguntas, que antes tinha 

sido deixadas de lado, ressurgem. 

Cabe a este texto trazer uma pouco da história 

dessa teoria tão interessante e procurar mostrar que 

talvez seja possível continuar pensando nela. 

 

Palavras-chave: Funcionalismo; Filosofia da Mente; 

Inteligência Artificial; Computadores; Teste de 

Turing; Cérebro. 

  



 

 

 

 

ABSTRACT 
 
Overall, the history of philosophy shows us the 

increasing evolution of human thought so that we 

come to some unknowns about our own existence and 

compression of our own being. It would bring a harsh 

study not create opportunities such explicitness about 

one of the greatest aspects of human reason, which is 

still widespread and studied. 

Descartes, with his new scientific method, we 

tried to choose to put the reason on all levels possible 

in order to unravel the problem and put the soul, as 

has always been the philosophy, everything in its 

place, making it easier reasoning logical of all the 

things we know. 

Since then, over time, has evolved such 

Cartesian dualist makes us think how we can think, 

arrive at our own state of consciousness or even 

know. The study that follows provides a presentation 

of one of the branches that study the human soul, now 

considered the best minds. Functionalism is one of the 

chains that have been abandoned for lack of defenses, 



but with the growing wave of studies and 

technologies that enhance several questions, which 

previously had been left out, revive. 

It is for this text to bring a little of the history 

of this theory so interesting looking and show that it 

may be possible to continue thinking about it. 

 

Keywords: Functionalism, Philosophy of Mind, AI 

Artificial Intelligence, Computers, Turing Test, Brain. 

  



 

 

 

 

SUMÁRIO 
 

1. INTRODUÇÃO ............................................................. 17 

2. CORPO E MENTE ........................................................ 23 

2.1 PROBLEMATICA DE DESCARTES ................. 29 

3. O CEREBRO COMO HARDWARE ........................... 33 

3.1 INTELIGÊNCIA ARTIFICIAL .......................... 41 

3.2 TESTE DE TURING ......................................... 41 

4. ASPECTOS NEGATIVOS............................................ 43 

4.1 QUALIA ........................................................... 46 

5. CONCLUSÃO ................................................................ 53 

6. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS .......................... 63 

  





O Funcionalismo na Filosofia da Mente  17 

 

 

 

 

 

 

1. INTRODUÇÃO 
 
Primeiramente gostaria de posicionar-me 

dentro do contexto de apreciação da Filosofia, uma 

vez que não posso negar, seja apenas um estudante de 

graduação e não possa ter tanta autonomia para 

escrever como um pós-graduando deveria. Mas 

também reconheço que não sou um leigo no assunto e 

que a pesquisa feita, as leituras realizadas pela minha 

pessoa transpassam por uma análise hermenêutica e 

releva uma conclusão dentro dos parâmetros do 

possível e também do lógico. Cada pensador que é um 

pensador tem um motor que leva sua dúvida 

fundamental a todos os cantos da filosofia. No meu 

caso também não é diferente e por mais que tenha 

adotado uma bibliografia que procura de uma 

maneira geral abordar a temática de mente de forma 

introdutória, encaminhando o raciocínio dos 

primórdios até aos principais problemas debatidos 

pela atualidade, não consigo deixar de ter uma leitura 

destes textos que leva em consideração tudo que já 



18 

 

Lucas F. Margoni 

venho estudado até agora com mais um detalhe, 

minhas atividades como pessoa na sociedade. 

A maneira que trabalho no dia-a-dia foi crucial 

para que eu pudesse ter decidido em escolher esse 

segmento na filosofia. Uma vez que a filosofia plena 

me interessava, escolhi aquilo que mais me atingia no 

cotidiano, a informática. Mas aqui não pretendo falar 

diretamente sobre ela, mas sim o que ela representa e 

exemplifica em termos de conceituação e função 

dentro de uma corrente filosófica como o 

funcionalismo. 

Começando por um experimento mental 

desenvolvido por Searle, em sua obra “A redescoberta 

da mente”: 

Imagine que seu cérebro comece a degenerar-

se de tal forma que, aos poucos, você vai ficando cego. 

Imagine que os médicos, desesperados, ansiosos por 

aliviar seu sofrimento, experimentem qualquer 

método para recuperar sua visão. Como último 

recurso, tentam implantar circuitos integrados de 

silício dentro de seu córtex visual. Suponha que, para 

seu assombro e também deles, os circuitos integrados 

de silício devolvam sua visão a seu estado normal. 

Agora imagine que, para sua maior depressão, seu 

cérebro continue a degenerar-se, e que os médicos 

continuem a implantar mais circuitos integrados de 

silício. Você já pode perceber aonde o experimento de 

pensamento vai dar: no final, podemos imaginar que 



O Funcionalismo na Filosofia da Mente  19 

 
seu cérebro estará inteiramente substituído por 

circuitos integrados de silício; que, ao balançar a 

cabeça, você poderá ouvir os circuitos integrados 

chocalhando por todos os lados dentro de seu crânio. 

Em tal situação, haveria diversas possibilidades. Uma 

possibilidade lógica, que não deve ser excluída com 

base apenas em quaisquer premissas a priori, é 

seguramente esta: você continua a ter todas as classes 

de pensamentos, experiências, lembranças etc. que 

tinha anteriormente; a sequência de sua vida mental 

mantém-se inalterada. Neste caso, estamos supondo 

que os circuitos integrados de silício têm o poder não 

somente de reproduzir suas funções de input e 

output, mas também de reproduzir os fenômenos 

mentais, conscientes ou não, que são normalmente 

responsáveis por suas funções de input e output. 

(Searle, 2006, Pag. 98). 

Eis que existe mais de um artigo muito 

interessante escrito por Gustavo Leal-Toledo, 

orientado pelo Prof. Dr. João de Fernandes Teixeira, 

que pode ajudar a problematizar a questão do 

funcionalismo. Em determinado momento de sua 

dissertação, ele nos traz o argumento do zumbi, 

referenciado pelo mesmo ao seu primeiro criador 

Robert Kirk. Ele se utiliza do argumento do zumbi 

como defesa a possibilidade lógica de zumbis físicos, 

mostrado que o materialismo é falso. Esse argumento 

consiste em dizer que um zumbi é algo que teria todas 



20 

 

Lucas F. Margoni 

as características e comportamentos de um ser 

humano, mas não seria um ser humano, pois a ele 

faltaria a consciência do que faz. Aos zumbis faltariam 

também os qualia, as qualidades próprias e 

específicas das experiências subjetivas. 

Pois bem, ainda é possível subdividir, de acordo com 

nosso autor, um zumbi em 3 categorias1: 

 

(a) ZUMBI COMPORTAMENTAL, que tem somente o 

comportamento igual ao do ser humano, ou seja, o seu 

movimento e as suas falas são iguais a de um ser 

humano comum, mas nada se diz a respeito da sua 

estrutura interna. 

 

(b) ZUMBI FUNCIONAL, que não só se comporta como 

um ser consciente comum, mas também tem a mesma 

organização funcional deste, ou seja, a organização 

interna dele é idêntica a organização interna de um 

ser consciente. Do mesmo modo que um motor de um 

carro pode ser feito de vários materiais diferentes e, 

se mantivermos a sua capacidade funcional, 

continuará a ser um motor de um carro, um zumbi 

                                            
1 Para organizar melhor toda esta discussão, Thomas Polger fez o 
que ele chamou de Zombie Scorecard (placar dos zumbis), a 
partir da definição de três tipos diferentes de zumbis, dada por 
Güven Güzeldere, e de três distinções modais, de Polger e de 
Flanagan. 



O Funcionalismo na Filosofia da Mente  21 

 
funcional também pode ser feito de qualquer material 

que consiga suportar tal organização. 

(c) ZUMBI FÍSICO, que é idêntico ao ser humano 

partícula por partícula. Ele é idêntico ao que os 

materialistas dizem que somos, mas sem experiências 

conscientes. Ele teria também um cérebro com 

neurônios e com a mesma química e mesmo 

funcionamento que os nossos cérebros têm. A única 

coisa que ele não teria seriam as experiências 

conscientes subjetivas que julgamos ter. Ninguém 

nunca conseguiria descobrir que tal ser é um zumbi, 

de nada adiantaria abrir para ver como ele é dentro, 

pois ele seria idêntico a qualquer ser humano comum. 

De nada adiantaria estudá-lo, porque seu 

funcionamento seria idêntico ao nosso. E de nada 

adiantaria perguntar para ele se ele é um zumbi 

porque, sendo seu comportamento idêntico ao de um 

ser humano comum, ele responderia que não é um 

zumbi e que tem estados qualitativos subjetivos como 

qualquer outro ser humano. Na verdade, nem mesmo 

ele poderia saber que é um zumbi. Se tudo nele é 

idêntico ao ser humano e, se nós não nos julgamos 

zumbis, ele também não se julgaria um. 

 

Essa questão aqui levantada também serve 

como alavanca para outras questões como a da 

liberdade e autonomia do ser humano que se baseia 

exatamente na possibilidade de uma subjetividade 



22 

 

Lucas F. Margoni 

única, na qual só ele pode observar e tirar suas 

próprias conclusões, tornando a consciência não 

apenas um utensílio humano, mas sim quase que 

existencial, uma vez que se pudéssemos criar outros 

seres humanos como zumbis físicos, eles jamais 

poderiam ser você mesmo. 

A grande sacada do funcionalismo é de que a 

consciência não é algo sobrenatural, mas sim 

puramente instrumental. Algo projetado a partir de 

uma consistência muito física e mortal. A mente 

humana ou sua consciência é um substrato de seu 

engenho orgânico, o cérebro, ou seja, ela é uma 

equação funcional, um reflexo da nossa própria 

abstração. 

  



O Funcionalismo na Filosofia da Mente  23 

 

 

 

 

 

 

 

2. CORPO E MENTE 
 
O problema corpo-mente é ainda hoje um dos 

mais intrigantes problemas da humanidade. Sua 

abordagem é praticamente impossível a nível 

superficial. Contudo, não faltaram as explicações 

simplistas. A explicação monista, por exemplo, 

embarca neste navio. Para um defensor do monismo, 

a realidade somente pode ser olhada, percebida em 

uma dimensão. 

Essa dimensão ou é material ou é mental. Se 

for material, temos o Materialismo e, se for mental, 

teremos o Idealismo. O materialismo monista, por 

exemplo, caracteriza-se pelo fato de negar qualquer 

dimensão mental da realidade. Dessa forma, o 

problema corpo-mente não é solucionado, é 

dissolvido. Porém, o idealismo monista não foge à 

regra. O idealismo monista caracteriza-se pelo fato de 

negar a dimensão material. As consequências são as 

mesmas. O problema corpo-mente é dissolvido, 



24 

 

Lucas F. Margoni 

tratado como pseudo-problema. Enfim, tanto no 

materialismo como no idealismo não há o problema 

corpo-mente, porque negando qualquer uma dessas 

dimensões não há interação e, não havendo interação 

não há o problema constituído. Apesar da 

simplificação grotesca do problema, como veremos, 

muitos foram os que aceitaram essas posições. 

Para colocarmos melhor explicitado cada parte 

do jogo, vou dizer algo de corpos como algo material, 

portanto, temos que referir às suas características, 

pelo menos algumas: 

 

1 - Estar situado no espaço e no tempo. Ora, algo que 

não estiver situado no espaço e no tempo não possui 

materialidade. Certamente estes corpos materiais não 

poderão ocupar o mesmo espaço simultaneamente, 

justamente porque possuem matéria. O corpo no 

espaço coloca limites a este espaço. É assim um 

espaço específico que estamos falando. 

Não estamos falando, neste momento, do espaço como 

um todo. Estamos falando do espaço limitado pelo 

corpo, ocupado pelo corpo. Sabemos muito bem que 

corpos estão no espaço – considerado este de maneira 

mais ampla – e que eles (os corpos) só podem ocupar 

o mesmo espaço quando consideramos o espaço neste 

sentido, isto é, mais amplo. Quando falamos do espaço 

ocupado por um determinado corpo, outro corpo não 

poderá ocupá-lo simultaneamente. Assim, corpos não 



O Funcionalismo na Filosofia da Mente  25 

 
podem estar situados no mesmo lugar. Um corpo só 

tomará o lugar do outro quando este primeiro 

deslocar-se do seu lugar de origem, isto é, entrar em 

movimento. Segundo Heráclito, tudo está em 

constante mudança, ou seja, em constante 

movimento. Mas, se Heráclito está certo os corpos 

nunca poderiam ser os mesmos por estarem em 

constante movimento. 

 E, portanto, não poderíamos conhecer nada sobre os 

corpos. Ora, como podemos dizer que corpos ocupam 

lugar no espaço, logo não poderiam estar sempre em 

constante movimento ou ainda mudança. Temos que 

tomar cuidado aqui! Quando falamos de corpos em 

particular, a tese do movimento é plausível. Os corpos 

se modificam em suas acidentalidades, mas algo deve 

permanecer neles. Esse algo é o fato de ocuparem o 

espaço. E quanto ao tempo? O que podemos dizer? 

Todo corpo está ligado a um determinado tempo 

(época) em sentido restrito. O tempo em sentido 

amplo, é interno, isto é, próprio do sujeito. O espaço é 

um sentido externo ao sujeito. Mas, ainda não 

sabemos o que é ou como é esse sujeito de que 

falamos agora. Em conclusão, os corpos só são algo 

nas dimensões de espaço e tempo. Fora destas 

dimensões corpos são impossíveis de serem referidos. 

Se algo que permanece em relação ao movimento dos 

corpos são suas dimensões de espaço e tempo. 



26 

 

Lucas F. Margoni 

2 - Um corpo possui extensão. Quando falamos que 

um corpo é extenso estamos antes de tudo falando de 

sua materialidade. Sendo material este corpo, ou 

qualquer corpo, poderia ser mensurado pela sua 

extensão. Assim, as dimensões de comprimento, 

largura e profundidade são próprias de um corpo 

material, ou seja, físico. Tais dimensões são 

mensuradas em todo corpo e nos dão uma noção de 

espacialidade do corpo. 

 

3 - Um corpo pode ser percebido pelos sentidos. Os 

corpos físicos podem ser vistos, escutados, tocados, 

degustados e cheirados. Contudo, temos que admitir 

que alguém é possuidor destes sentidos. Alguém, vê, 

escuta, cheira, toca e degusta. Quem é esse sujeito? O 

sujeito é possuidor de um corpo. Ele (o sujeito) 

percebe o seu corpo pelos sentidos. Mas, o que há no 

sujeito que permite ele perceber o seu corpo? 

 

4 - Um corpo físico possui uma história. Aqui o tempo, 

ou seja, a memória, muito mais do que o tempo, entra 

como ponto de referência. Como todo corpo, na 

medida em que entra em movimento se modifica, 

logo, uma história deste corpo ou objeto físico pode 

ser descrita de múltiplas maneiras conforme o 

contexto, ou seja, o seu momento (espaço). Mas, a 

questão que aparece é: qual é o objeto físico – com sua 

história – que coisas, como por exemplo, um 



O Funcionalismo na Filosofia da Mente  27 

 
relâmpago se referem? A resposta parece ser que o 

relâmpago não se refere a nenhum objeto físico. 

Podemos fazer uma caracterização da mente 

de maneira semelhante, que fizemos com a noção de 

corpo. Temos os seguintes pontos: 

 

1 - A mente não é algo que pode ser observada. A não 

ser que estejamos falando de introspecção, onde 

podemos observar de alguma forma nossos estados 

mentais, fisicamente não é possível ver a mente. Esta 

é a primeira característica da mente. Ser observado 

significa ser captado pelos sentidos, por exemplo, a 

visão ou pelo tato. Mas, e a mente em si mesma, pode 

ser vista ou pode ser tocada? 

A mente não pode ser vista, não pode ser tocada, ou 

mesmo ser escutada, etc. Apesar de que 

primitivamente, achava-se que pudéssemos escutar as 

vozes dos deuses. Por outro lado, mesmo que a mente 

pudesse ser captada pelos sentidos, observada, não 

significaria necessariamente que fosse algo de mesma 

natureza que um corpo, pois toda a observação 

deveria ir além da própria captação dos sentidos. 

Deveria haver uma interiorização do objeto físico 

para uma possível de outro de mesma natureza. Pois 

aqui a questão é outra: o que é que distingue o corpo 

físico, o meu, de outros corpos? De que maneira se faz 

isso? 

 



28 

 

Lucas F. Margoni 

2 - Até onde sabemos a mente não possui extensão. A 

mente não ocupa um lugar determinado no espaço e 

que pudesse ser mensurado. Não podemos falar do 

comprimento, da largura ou da profundidade da 

mente. Essas são dimensões que se aplicam a objetos 

físicos, a corpos.  

Sabemos, contudo, que analisar a mente nesta 

perspectiva não resolverá o nosso problema. O 

problema é: Qual é o lugar da mente? Corpos possuem 

uma localização espaço-temporal. E a mente? Aqui, 

entramos na terceira característica da mente. 

 

3 - A mente não pode ser situada no espaço e no 

tempo. Ora, acreditamos que a dificuldade de 

aproximarmos de uma melhor solução do problema 

corpo-mente é a forma de como esse problema é 

colocado, é proposto. Perguntamos pela localização da 

mente. Talvez se perguntássemos da importância de 

atuar neste mundo (material), obtivéssemos algumas 

pistas melhores, a respeito de sua existência e 

realidade. Os pensadores Gregos foram os melhores 

em colocar o problema: Se corpo e mente são duas 

coisas distintas, de natureza distinta, então não 

poderiam se relacionar. Por outro lado, se corpo e 

mente são uma e mesma coisa como explicar essa 

identidade? Ou ainda, essa interação? 

 



O Funcionalismo na Filosofia da Mente  29 

 
4 - A mente não possui uma história, na medida em 

que, por história entendemos as mudanças físicas, 

químicas ou biológicas que um corpo somente 

poderia sofrer. Por outro lado, se quisermos significar 

com o termo história, as modificações ou sua evolução 

no nível de ideias ou conceitos, talvez pudéssemos 

entender. 

 

2.1 PROBLEMATICA DE DESCARTES 

Renê Descartes (1596-1650) foi o iniciador da 

filosofia da mente na época moderna. Um dos 

objetivos de sua filosofia- o cartesianismo- era 

demonstrar que corpo e alma (ou mente) duas 

substâncias distintas, e que suas propriedades são 

incompatíveis. Esse é o dualismo substancial, posição 

que exercerá profunda influência sobre a filosofia nos 

séculos XVII e XVIII. O problema mente-corpo, 

formulado por Descartes, constitui até os dias de hoje 

o principal tema tratado pela filosofia da mente. 

Nas suas Meditações de filosofia primeira, 

publicadas em 1641, Descartes apresentou três 

argumentos para provar que a mente é distinta do 

corpo. Em primeiro lugar, dizia ele, se corpo e alma 

fossem a mesma coisa, quando amputo uma perna, eu 

deveria estar, ao mesmo tempo, amputando uma 

parte de minha alma. Não é isso, entretanto, o que 

ocorre. (Descartes nunca presenciou o que 



30 

 

Lucas F. Margoni 

aconteceria à mente se amputássemos parte do 

cérebro. No século XVII, não havia nada parecido com 

a neurociência de que dispomos hoje.) Em segundo 

lugar, a alma é mais facilmente conhecida do que o 

corpo. Sabemos o que estamos pensando neste 

momento, mas não sabemos o que está ocorrendo em 

nosso fígado. O acesso ao pensamento não precisa ser 

mediado por nenhum tipo de instrumento ou por 

algum órgão dos sentidos. O conhecimento que temos 

da mente é imediato. 

Porém, não podemos mais falar de uma ciência 

separada da filosofia e de uma filosofia que sirva de 

fundamento para a ciência, ao modo de Descartes. A 

distinção entre ciência e filosofia, coisa que se Iniciara 

no século XVII, culminando com o positivismo, está 

novamente esmaecida. Quando, hoje, lemos um livro 

sobre a teoria das supercordas na física, ou de um 

neurobiólogo se debatendo com o problema mente-

cérebro, podemos ter certeza de que a filosofia não é 

mais a base da ciência, mas seu prolongamento. 

A ciência pós-moderna está muito mais 

próxima e muito mais misturada com a filosofia do 

que se possa imaginar. Acabou o mito da arché, da 

verdade primeira, a priori, sobre a qual se 

assentariam todas as verdades da ciência. Acabou a 

possibilidade de se estabelecer uma distinção nítida 

entre gramática e história natural. Pois essa é uma 



O Funcionalismo na Filosofia da Mente  31 

 
distinção vinda da herança positivista, que toma como 

pressuposto separar saber filosófico e saber científico. 



 



O Funcionalismo na Filosofia da Mente  33 

 

 

 

 

 

 

 

 

3. O CEREBRO COMO 

HARDWARE 
 
 Inicialmente, nada mais importante do que 

vincular as origens do Funcionalismo aos estudos de 

inteligência artificial (IA). A IA reforçou, como bem 

colocou J. F. Teixeira, as analogias entre mentes e 

computadores. Esse impulso ocorreu na década de 

1970. Porém, o artigo de A. Turing intitulado “Pode 

pensar uma Máquina?” de 1950 já apontava nesta 

direção. Assim, se uma máquina pode pansar, então 

“A questão original que motivou o interesse filosófico 

pela maquinaria computacional – pode uma máquina 

pensar? – é ainda uma porta de entrada para as 

disputas acerca das ciências cognitivas, e é muito 

clara a sua relação com as teorias materialistas do 

problema “mente/corpo”. 

 



34 

 

Lucas F. Margoni 

Se uma máquina puder pensar, alega-se que as 

explicações da capacidade humana de pensamento não 

exigem que se postule nada além dos princípios 

“mecanicistas” de estrutura e operação” (Button, 1998, 

p.177). 
 

Como explicar essa correlação entre a mente e 

o computador? Sabemos muito bem que 

computadores são compostos de hardware, que 

corresponde à parte física do computador, e o 

software, que corresponde à parte de programas 

utilizados pelo computador, isto é, a parte não física. 

Ora, o hardware seria o cérebro com sua composição 

fisiológica e anatômica, física e química. O software 

seria a mente. Portanto, “a mente é o software do 

cérebro” (Teixeira, 2000, p.125) e, cérebros e 

computadores se equivalem desde que possam rodar 

esse software.  

As relações vão mais além. Diz Teixeira: “Dois 

computadores podem diferir fisicamente um do outro 

embora possam trabalhar de acordo com as mesmas 

leis da lógica ou instanciar o mesmo software. 

Inversamente, dois computadores podem ser 

idênticos do ponto de vista físico, mas realizar tarefas 

inteiramente distintas se seu software for diferente” 

(Teixeira, 2000, p.125). 

Assim, temos duas relações importantes: (a) 

cérebros diferentes, mas sujeitos aos mesmos estados 



O Funcionalismo na Filosofia da Mente  35 

 
mentais; (b) cérebros iguais, mas operando com 

estados mentais diferentes. 

No entanto, ao que parece, essa é apenas uma 

das vertentes do Funcionalismo que como vimos 

derivou da noção de inteligência artificial. A outra 

teria derivado do artigo de D. Armstrong que 

inicialmente fora defensor da teoria da identidade 

entre mente e cérebro. O artigo intitulado “A Natureza 

da Mente” de 1970, demonstra as tendências fortes de 

Armstrong em favor do materialismo funcionalista. A 

diferença entre os defensores da IA e os outros 

funcionalistas é que enquanto os segundos são 

materialistas e se dizem como tais, os primeiros que 

são defensores da IA não se sentem comprometidos 

com uma ontologia particular da mente. 

Aquém de toda essa divisão interna do 

Funcionalismo, segundo Teixeira, podemos apontar 

pelo menos três características básicas do próprio 

Funcionalismo. Em primeiro lugar, a pressuposição de 

realidade dos estados mentais; em segundo lugar, 

estados mentais não são redutíveis aos estados 

físicos; e, por último, os estados mentais são definidos 

pelo seu papel funcional entre o input e o output de 

um organismo ou sistema. 

O exemplo mais interessante de Funcionalismo 

que temos está na filosofia da mente de H. Putnam. 

Ele considerava-se um defensor do realismo 

científico: 



36 

 

Lucas F. Margoni 

De todos os modos, nos anos 50 e 60, em geral 

era o lado materialista e científico que dominava em 

mim. Acreditava que tudo o que existe pode ser 

explicado e descrito com uma teoria única. Por 

suposto, nunca a conheceríamos com todo detalhe, e 

inclusive no caso de seus princípios gerais estaríamos 

sempre mais ou menos equivocados. Porém, pensava 

que a ciência atual nos permitiria elaborar uma busca 

bastante completa dela. Em particular, acreditava que 

a melhor metafísica era a física, ou mais exatamente, 

que a melhor metafísica é o que os positivistas 

chamavam ‘ciência unificada’, quer dizer, a ciência 

baseada em, e unificada por aplicação das leis da física 

fundamental (Putnam, 1994, p.32). 

Contudo, confessa que abandonou essa 

posição. A posição de Putnam é o funcionalismo, 

termo que ele mesmo cunhou. Mas, em que consiste o 

funcionalismo de Putnam? Putnam coloca-nos que o 

funcionalismo acima de tudo, foi uma reação contra o 

próprio materialismo. Do materialismo derivou-se a 

tese de que somos essencialmente matéria. Do 

funcionalismo derivou a tese de que somos 

importante pelas nossas funções. Diz Putnam: “A 

concepção computacional da mente foi, em si mesma, 

uma reação contra a ideia de que nossa matéria é mais 

importante do que nossa função, que nosso o que é 

mais importante do que nosso como” (Putnam, 1995, 

p.15). Mas, o que significa isso? De acordo com o 



O Funcionalismo na Filosofia da Mente  37 

 
funcionalismo o cérebro tem propriedades que são 

não- físicas, afirma Putnam. O que são propriedades 

não-físicas? “Quero dizer que possui propriedades que 

são definíveis em termos que não aludem a física ou a 

química cerebral” (Putnam, 1995, p.86). Um 

computador, por exemplo, tem a suas propriedades 

físicas (hardware) como chips ou circuitos, etc. Tem 

propriedades econômicas, como o preço, etc. E por 

fim, tem suas propriedades funcionais, como o 

programa. Ora, essa é uma propriedade não-física 

porque pode ser levada a cabo por um sistema. 

Portanto, diz Putnam: “Meu ‘funcionalismo’ 

sustenta que, em princípio, uma máquina (digamos, 

um dos robôs de Isaac Asimov), um ser humano, uma 

criatura de silício e um ser puramente espiritual 

funcionam da mesma maneira quando se descreve em 

um nível apropriado de abstração e que é incorreto 

crer que a essência de nossa mente é nosso ‘hardware’  

(Putnam, 1995, p.15).  

Putnam vai mais além. Ele quer mostrar no 

livro “Representação e Realidade” de 1988 que, não só 

é incorreto identificar estados mentais com estados 

físico-químicos, mas também que não é possível 

identificação de estados mentais com estados 

funcionais.  

Vamos por partes! No livro de 1975 “Mente, 

Linguagem e Realidade” é o lugar onde a pergunta 

surge: o que significa dizer que um estado mental é, 



38 

 

Lucas F. Margoni 

ou seja, se identifica com um estado funcional? O que 

se quer dizer até agora é que, um estado mental como 

a dor pode ser identificado com uma parte de um 

sistema e, não com todo o sistema.  

Pois bem, as teses secundárias que Putnam 

neste momento defende, como sustentação de sua 

tese principal, de que falar-se em sentir dor é estar em 

um estado funcional, são as seguintes: 

 

(a) todos os organismos capazes de sentir dor são 

autômatos probabilistas. Os autômatos probabilistas, 

por exemplo, seriam as máquinas de Turing porque 

elas proporcionam um bom modelo para a 

compreensão dos organismos. Podemos descrever 

qualquer organismo vivo como um autômato 

probabilista, na medida em que fazem parte de um 

sistema onde há entrada (input), saída (output) e o 

processamento. 

 

(b) Todo organismo capaz de sentir dor possui ao 

menos uma descrição de um certo tipo, quer dizer: ser 

capaz de sentir dor equivale a possuir uma classe de 

organização funcional adequadas. Todo estado mental 

corresponderá a um estado funcional. Se sentimos 

dor, talvez seja porque alguma função do organismo 

tenha se alterado. O certo é que, cada sistema tem 

uma organização funcional. Uma organização 

funcional é o conjunto dos estados que um sistema 



O Funcionalismo na Filosofia da Mente  39 

 
pode adotar. Ora, sentir dor é ter um determinado 

tipo de organização funcional que corresponde a um 

determinado estado do organismo.  

 

(c) Nenhum organismo capaz de sentir dor pode ser 

decomposto em partes que separadamente possuam 

descrições da classe de experiência de (b). Isso ocorre 

porque o sujeito é um sistema unificado e, nenhuma 

parte do sujeito como sistema pode constituir-se em 

um sistema em separado. 

 

(d) Para toda descrição da classe especificada em (b), 

existe um subconjunto das entradas sensoriais tal que 

um organismo com essa descrição sente dor quando, e 

somente quando, algumas de suas entradas sensoriais 

pertençam a esse subconjunto. Assim, temos certos 

estados do sistema quando falamos de determinadas 

entradas (input) e determinadas saídas (output). 

 

A questão central continua: estados funcionais 

são estados de uma mente, de um cérebro, de uma 

alma? Em “Razão, Verdade e História” de 1981, 

Putnam continua defendendo a tese de que um estado 

mental se identifica com um estado funcional. Diz ele 

aí: “A sugestão do funcionalista é que a teoria 

‘monista’ mais plausível que se pode defender no 

século XX, a teoria que evita tratar a mente e a 

matéria como dois tipos separados de substâncias ou 



40 

 

Lucas F. Margoni 

como dois reinos separados de propriedades, é a que 

identifica propriedades psicológicas e propriedades 

funcionais” (Putnam, 1988, p.86). 

Assim, como vimos acima, em “Representação 

e Realidade” de 1988, Putnam abandona praticamente 

a tese que procurava identificar estados mentais com 

estados funcionais.  O funcionalismo não consegue 

explicar a natureza dos estados mentais como a 

crença, o desejo, consideração, etc. porque não só o 

maquinismo de Turing não proporciona uma clara 

representação da psicologia dos seres humanos e dos 

animais, segundo Putnam, mas, mais ainda, os 

modelos computacionais em geral não são suficientes 

para a psicologia cognitiva. No livro “Como Renovar a 

Filosofia” de 1994, Putnam coloca mais claramente 

sua posição inicial e o consequente abandono desta. 

Diz Putnam: “Um par de décadas mais tarde, 

[provavelmente 1950] os pensadores materialistas 

(entre os que nesse momento se incluía o presente 

autor) acabaram declarando que ‘a mente é uma 

máquina de Turing’. É interessante perguntar-se por 

que tal afirmação nos parecia tão evidente (e lhes 

segue parecendo a muitos filósofos da mente)” 

(Putnam, 1994, p.34). O raciocínio era o seguinte: se 

todo o sistema físico segue as leis de Newton, se todo 

sistema físico é uma máquina, se o corpo humano é 

um sistema físico que segue as leis de Newton, logo, o 

corpo humano é uma máquina. Tudo isso ocorre, diz 



O Funcionalismo na Filosofia da Mente  41 

 
Putnam, porque naquela época não se considerava 

que a mecânica quântica estivesse relacionada com a 

filosofia da mente. Aqui, portanto, está a razão de 

parecer tão evidente a afirmativa da última citação 

acima. 

 

3.1 INTELIGÊNCIA ARTIFICIAL 

A inteligência artificial propôs o modelo 

computacional da mente, no qual estados mentais 

eram vistos corno o software do cérebro. Mas ela 

propunha, também, a independência desse software 

em relação a substratos materiais específicos, em 

especial o cérebro humano. A noção de uma 

inteligência artificial como realização de tarefas por 

dispositivos que não tivessem urna arquitetura nem 

urna composição biológica igual à nossa abala 

profundamente a ideia de que funções cognitivas 

dependeriam de formas ou arquiteturas específicas 

do cérebro. Essa abordagem, conhecida como 

funcionalismo, atraiu a atenção dos filósofos da mente 

por décadas e os levou praticamente a ignorar a 

neurociência no estudo da mente. 

 

3.2 TESTE DE TURING 

O chamado Teste de Turing é o exemplo mais 

claro que se partia para explicar as relações 



42 

 

Lucas F. Margoni 

mente/cérebro em termos de input/output, isto é, de 

que uma máquina pode pensar. O teste consistia em 

colocar um interrogador em uma sala e, em outra sala, 

um homem e uma máquina. O interrogador fazia uma 

pergunta. Uma vez que a pergunta fosse respondida, 

ele teria que indicar quem a respondeu, se o homem 

ou a máquina. Ora, se o interrogador não conseguisse 

distinguir quem respondeu a pergunta, então a 

máquina seria inteligente. Portanto, o que se buscava 

era apontar para o fato de que a máquina está 

executando programas que definem por relações de 

entrada (input) e saída (output) e por suas relações. 

Um determinado estímulo (input) acarretaria 

determinado estado mental, que por sua vez, teria 

uma determinada resposta (output). Essa maneira de 

colocar o Funcionalismo lembra muito o condutismo 

psicológico ou até lógico. Porém, os Funcionalistas 

não definem o mental em termos de conduta, mas sim 

como causa de conduta.  



O Funcionalismo na Filosofia da Mente  43 

 

 

 

 

 

 

4. ASPECTOS 

NEGATIVOS 
 
Cabe aqui neste relato de leitura, a descrição 

da obra de Thomas Nagel: Visão a partir de lugar 

nenhum, que em parte fiz com o intuito de esclarecer 

os problemas expostos por uma filosofia que tem uma 

posição fixa de trabalho (analítica) para com um 

assunto difícil de ser trabalhada pela mesma. 

O autor procura falar de forma clara e concisa 

o tema de certo teor metafísico, porém com uma 

pretensão ousada: analisar a questão da perspectiva 

particular do sujeito comparada com a perspectiva 

universal. Nagel admite que tal questão, a rigor, pode 

ser falha ou que não tenha validade, mas ainda diz que 

cabe ao filósofo ou a própria filosofia discutir este tipo 

de questão. 

“A questão de como combinar a perspectiva 

externa dessa embaraçosa porém inevitável atividade 

com a perspectiva interna é apenas outro exemplo de 



44 

 

Lucas F. Margoni 

nosso ubíquo problema. Mesmo os que consideram a 

filosofia algo real e importante sabem que se 

encontram num estágio inicial e específico do 

desenvolvimento filosófico, limitados por suas 

próprias capacidades intelectuais primitivas e 

contando com as revelações parciais de umas poucas 

figuras expressivas do passado. Assim como julgamos 

que os resultados a que elas chegaram estão 

equivocados em aspectos fundamentais, devemos 

presumir que mesmo os melhores esforços de nossa 

época parecerão cegos no final.” (Nagel, 2005, pag. 

13) 

“Em certo sentido, estamos tentando escalar 

nossas mentes pelo lado de fora, num esforço que 

alguns considerariam insano e que eu considero 

filosoficamente fundamental.” (Nagel, 2005, pag. 15) 

Tentando centrar um pouco mais no que Nagel 

procura trabalhar, podemos dizer que o problema de 

aceitar a possibilidade de uma visão objetiva da 

realidade (uma perspectiva universal) é que nós 

sempre teremos uma ou dependeremos da nossa 

visão subjetiva. Tudo que sabemos hoje é proveniente 

dos sentidos e da maneira que nossa capacidade 

intelectual ou mental compreende tudo que lhe é 

apresentado. Ou seja, se tudo o que sabemos é apenas 

fruto do nosso particular saber, como poderemos 

compreender ou nos colocarmos sobre uma visão que 

dependa de nós mesmos? Essa pergunta é de tal 



O Funcionalismo na Filosofia da Mente  45 

 
forma tão complexa, que levaria muitos filósofos 

analíticos simplesmente dizer que não é possível 

discutir este tipo de questão. 

Talvez a repetição da questão, procurando 

flexibilizar o problema faça com que sua 

inteligibilidade se expanda. Toda vez que penso em 

algo dentro da realidade ou das coisas, sou obrigado a 

concluir o seguinte: compreendo daquilo que me é 

imposto através dos sentidos é realidade se e somente 

se ela vier dos meus sentidos. Ora isso parece 

bastante óbvio, uma vez que não poderia 

compreender a realidade do ponto de vista de outro 

sujeito. Ou se compreendo a realidade de outro ponto 

de vista, esta teve que se passar pelos meus sentidos, 

o que faz novamente que esta visão seja subjetiva. 

Porém fica a dúvida: Se meu ponto de vista não 

existe, ou se eu morresse a realidade existiria ou 

continuaria existindo? Se admitir que tudo que 

compreendo sobre “realidade” e “mundo” é fruto de 

minha subjetividade, então sou obrigado a dizer que a 

realidade deixa de existir a partir do momento que 

minha subjetividade (ou minha vida) também deixa. 

Essa questão nos remete a problemática de 

uma máquina que pode ser acessada sob algum 

comando ou conexão talvez seja mais do que 

suficiente para eliminarmos esse problema. O nosso 

eu no mundo, o nosso subjetivo na realidade desde os 

primórdios da filosofia foi um problema, 



46 

 

Lucas F. Margoni 

diferentemente de uma máquina que desde sempre 

está objetivada nessa realidade que subjugamos estar. 

É claro que, a partir daí, começamos a chegar a 

problemas como os já denominados dentro da 

filosofia da mente como Qualia. 

 

4.1 QUALIA 

Daniel Dennett é um filósofo que escreveu 

inúmeros livros sobre a filosofia da mente, mas 

parece claro que ele considera Consciousness 

Explained o auge de seu trabalho neste campo. Essa 

pesquisa dialoga com a tradição do behaviorismo - a 

ideia de que o comportamento e as disposições ao 

comportamento são, de alguma forma, constitutivos 

dos estados mentais - e do verificacionismo - a ideia 

de que as únicas coisas que existem são aquelas cuja 

presença pode ser verificada por meios científicos. 

Antes de discutir o livro de Daniel Dennett – 

Consciousness Explained - quero pedir ao leitor que 

faça um pequeno experimento para relembrar o que 

exatamente está em questão nas teorias da 

consciência. Dê um beliscão no seu antebraço 

esquerdo. O que exatamente aconteceu quando você 

fez isso? Várias coisas diferentes. Primeiro, os 

neurobiólogos nos dizem que a pressão do seu 

polegar e do seu dedo indicador iniciaram uma 

sequência de descargas neuronais que começaram 



O Funcionalismo na Filosofia da Mente  47 

 
nos receptores sensoriais em sua pele, subiram pela 

espinha através de uma região chamada trato de 

Lissauer, indo em direção ao tálamo e outras regiões 

basais do cérebro. O sinal, então, passou pelo córtex 

somato-sensorial e talvez por outras regiões corticais. 

Algumas centenas de milésimos de segundos após 

você ter beliscado sua pele, uma segunda espécie de 

coisa aconteceu, algo do qual você está a par sem um 

auxílio profissional. Você sentiu dor. Nada sério, 

apenas uma sensação de beliscão moderadamente 

desagradável na pele do seu antebraço. Esta sensação 

desagradável teve um certo tipo particular de 

impressão subjetiva a ela associada, uma impressão 

que lhe é acessível de uma forma que não o é para 

outros ao seu redor. Esta acessibilidade tem 

consequências epistêmicas – os outros não são 

capazes de ter o mesmo conhecimento que você tem 

sobre a sua dor- mas a subjetividade é, na realidade, 

ontológica, e não-epistêmica. Ou seja, o modo de 

existência da sensação é de primeira pessoa ou 

subjetivo, ao passo que o modo de existência das 

trilhas neuronais é de terceira pessoa ou objetivo. A 

trilha existe independentemente de ser 

experimentada, já a dor não. A sensação da dor é uma 

das qualia. 

A peculiaridade do livro de Daniel Dennett 

pode ser apresentada como a negação a existência dos 

dados. Ele acredita que não existem tais coisas como o 



48 

 

Lucas F. Margoni 

segundo tipo de entidade, o sentimento de dor. Ele 

acredita que não existem tais coisas como as qualia, 

experiências subjetivas, fenômenos de primeira 

pessoa etc. Concorda que, como ele mesmo diz, 

"aparentemente, para nós, as qualia existem". Mas isto 

parece ser um julgamento errôneo que fazemos sobre 

o que, de fato, acontece. Bem, mas, segundo ele, o que 

realmente acontece? 

De acordo com Dennett, temos inputs de 

estímulos, tais como a pressão na pele no meu 

experimento, e possuímos disposições para o 

comportamento ou, nas suas palavras, "disposições 

reativas". E, no meio, há "estados discriminatórios" 

que nos fazem responder distintamente às diferentes 

pressões na pele e para discriminar o vermelho do 

verde etc., mas o tipo de estado que possuímos para 

discriminar a pressão é idêntico ao estado de uma 

máquina para detectar a pressão. Ela não experimenta 

nenhum tipo de sentimento especial; de fato, não 

possui nenhum tipo de sentimento interno; até 

porque não existe algo do gênero. É tudo uma questão 

de fenômenos de terceira pessoa: inputs de estímulos, 

estados discriminativos e disposições reativas. Tudo 

isso pode andar em conjunto porque, na verdade, 

nossos cérebros são uma espécie de computador e a 

consciência é um certo tipo de software, uma 

"máquina virtual" em nosso cérebro. 



O Funcionalismo na Filosofia da Mente  49 

 
Há também o argumento do quarto chinês, 

posteriormente interpretado e variado pelo filósofo 

Ned Block, intitulando-o de “A cabeça de Block” 

(Blockhead), que se você tentar explicar algum 

processo mental, tal como a visão, postulando um 

agente, talvez sob a forma de uma alma, no cérebro, 

que escaneia o input visual dos seus olhos, você acaba 

apresentando uma explicação vazia ou circular, 

porque você então precisa explicar como esse agente 

vê. A ameaça é de um regresso infinito de almas 

dentro de almas. 

O quarto chinês é um argumento hipotético 

criado pelo filósofo norte-americano John Searle, em 

1980, empregado por este em sua obra para refutar 

os teóricos da Inteligência Artifical Forte (Strong AI) e 

do funcionalismo. Baseia-se na presunção de que a 

sintaxe (gramática) não é garantia de existência da 

semântica (sentido). 

Um ser humano, que compreende apenas o 

português, equipado com um livro de regras escrito 

em português e diversas pilhas de papel, sendo 

algumas em branco e outras com inscrições 

indecifráveis (o ser humano é a CPU, o livro de regras 

o programa e o papel o dispositivo de 

armazenamento). O sistema está num quarto com 

uma pequena abertura para o exterior. Por essa 

abertura passam papéis com símbolos indecifráveis. O 

ser humano encontra símbolos correspondentes no 



50 

 

Lucas F. Margoni 

livro de regras e segue as instruções que podem 

incluir símbolos em novas folhas de papel, encontrar 

símbolos nas pilhas, reorganizar as pilhas, etc. 

Eventualmente, as instruções farão com que um ou 

mais símbolos sejam transcritos em uma folha de 

papel que será repassada ao exterior do quarto. 

Do exterior percebemos um sistema que está 

recebendo a entrada na forma de instruções em 

chinês e está gerando respostas em chinês, que são, 

sem dúvida, “inteligentes”. 

Searle argumenta que a pessoa no quarto não 

entende o chinês (dado inicial). O livro de regras e o 

papel não entendem chinês. Então, não está 

acontecendo nenhuma compreensão do chinês. Por 

conseguinte, de acordo com Searle, a execução do 

programa correto não gera necessariamente 

compreensão. 

O que, talvez, não caiba aqui exatamente, é 

minha consideração ao que se diz referente aos 

Qualia. Ora, uma vez que não temos como ter uma 

exata definição do que poderia ser consciência, tanto 

para funcionalista como para qualquer outra corrente 

da filosofia da mente, não poderíamos concluir que 

uma qualia necessariamente faz parte dessa 

consciência ou autonomia humana. Então, se a 

sensação de dor, por exemplo, nos coloca na imediata 

reação de anulação da primeira ação, ou seja, fugir e 

retirar aquilo na qual lhe está lhe colocando no 



O Funcionalismo na Filosofia da Mente  51 

 
“estado de dor”, então significa que essa noção de 

qualia já nem é tão válida. Ela é bem previsível e pode 

ser objetivada Isso significa que poderíamos 

programar um personagem num jogo ou em um 

mundo fictício que, quando exposto a uma situação 

que lhe coloca nesse estado de dor, imediatamente, 

“queira” estar a salvo, evitando, portanto, sua própria 

morte. 

Pensar qualia nesse sentido nos faz lembrar 

que dor pode ser interpretada e até mesmo anulada 

se colocada numa relação de graus. É possível que 

num futuro muito breve possamos acessar com certa 

habilidade ou tecnologia o sistema nervoso central e o 

hipocampo2, que por várias de suas funções, também 

leva a interpretação e indicação de que ponto do 

nosso corpo estaria ocorrendo uma dor. Portando 

seria possível sim estipular dor e objetivá-la, nos 

deixando o problema das qualia apenas na mão do 

subjetivismo. 

                                            
2 Hipocampo é uma estrutura localizada nos lobos temporais do 
cérebro humano, considerada a principal sede da memória e 
importante componente do sistema límbico. Além disso, é 
relacionado com a navegação espacial. Também atua em 
interação com a amígdala e está mais envolvida no registro e 
decifração dos padrões perceptuais (GAZZANIGA, 2005). 



 
 



O Funcionalismo na Filosofia da Mente  53 

 

 

 

 

 

 

 

5. CONCLUSÃO 
 
As tentativas de mapeamento de funções 

psicológicas em estruturas fisiológicas do cérebro, 

historicamente, têm causado muitos debates na 

filosofia da mente e na filosofia da psicologia. A 

maioria desses debates centra-se no valor explicativo 

que se deve atribuir a tais mapeamentos. O 

aparecimento da neurociência cognitiva e sua ênfase 

crescente no estudo do cérebro, juntamente com a 

questão da relação entre função e forma 

neurofisiológica tem contribuído, uma vez mais, para 

reacender esse tipo de debate. Até que ponto 

características específicas do cérebro determinam as 

funções que esse pode realizar? Serão as funções 

dependentes de formas específicas da arquitetura 

cerebral? 

Nas últimas décadas a análise da noção de 

função em filosofia da mente tem se mantido 

sistematicamente atrelada à doutrina funcionalista 



54 

 

Lucas F. Margoni 

professada pelos partidários da inteligência artificial. 

O conceito de múltipla instanciação contribuiu para 

que a noção de função se mantivesse dissociada de 

qualquer tipo específico de realidade biológica. Nesse 

contexto, forma e função são vistos como sendo 

completamente independentes. Não é o material de 

que é feito um tabuleiro de xadrez e suas peças nem 

tampouco seu tamanho ou formato físico que definem 

esse tipo de jogo, mas a função que lhes é atribuída. 

Madeira e marfim seriam alternativas físicas válidas a 

partir das quais se podem construir peças de um jogo 

de xadrez. 

Mas será que o mesmo se aplicaria no caso do 

funcionamento mental, ou seja, será que esse poderia 

igualmente ser instanciado num cérebro com 

características biológicas ou num dispositivo de 

silício? Haverá alternativas físicas para a atividade 

eletroquímica do cérebro? Podemos simular um 

cérebro apenas pela reprodução de suas 

especificações possíveis como se esse fosse, em sua 

essência, uma máquina lógica, como defendem os 

partidários do modelo computacional da mente? Até 

que ponto as características específicas do material do 

qual é composto o cérebro determina as funções que 

esse pode desempenhar? 

O progresso nas tentativas de mapeamento do 

cérebro tem levado a uma revisão crescente do 

pressuposto da independência das funções cerebrais 



O Funcionalismo na Filosofia da Mente  55 

 
em relação às arquiteturas e materiais específicos que 

a instanciam. O reconhecimento dessa natureza 

interativa entre esses dois níveis de explicação do 

funcionamento mental exige uma revisão da proposta 

funcionalista. 

Os pioneiros do funcionalismo, como Putnam, 

sustentam que um mesmo estado mental pode ser 

produzido por diferentes estados cerebrais e que, 

inversamente, um mesmo estado neurológico pode 

produzir vários estados mentais. O que eles não 

especificam, contudo, é o que devemos entender por 

um mesmo estado mental ou por um mesmo estado 

neurológico. Consideremos, por exemplo, o estado 

mental "estar com fome". Putnam sustentaria que 

tanto um ser humano quanto um peixe estariam num 

mesmo estado mental quando tem fome, apesar de 

não estarem num mesmo estado neurológico, pois 

seus sistemas nervosos apresentam grandes 

diferenças. Mas ambos os estados mentais, do ser 

humano e do peixe, ao ter fome, seriam 

funcionalmente equivalentes? 

Se considerarmos "estar com fome" a produção 

e envio de algum sinal para o cérebro do organismo 

que gere, por sua vez, o desejo de comida, então a 

fome humana e a fome do peixe podem ser vistas 

como funcionalmente equivalentes. Contudo, a 

própria noção de equivalência funcional pode ser 

questionada. Não dependeria ela de um tipo 



56 

 

Lucas F. Margoni 

específico de perspectiva adotada? Uma xícara é 

funcionalmente equivalente a um copo se os 

considerarmos a partir da perspectiva de que sua 

função primeira é "ser um recipiente para beber 

água". Se atribuirmos à xícara ou ao copo a função de 

"ser um recipiente para conter água", eles se tornam 

funcionalmente equivalentes a um regador que 

também tem a função de "ser um recipiente para 

conter água". Entretanto, regar um canteiro de flores 

com um copo ou com uma xícara e não com um 

regador é algo inadequado. A equivalência funcional 

envolve uma contextualização que define a atribuição 

de função. 

Considerar a fome do peixe e a fome do ser 

humano como funcionalmente equivalentes também 

pressupõe uma contextualização prévia que define a 

atribuição de função. A fome do peixe e a fome do ser 

humano produzem comportamentos distintos nesses 

dois organismos. No caso do ser humano, ela envolve 

a preparação da comida ou a ida a um restaurante. O 

mesmo não ocorre com o peixe. Os estímulos que 

podem causar fome num ser humano são distintos 

daqueles que causam fome no peixe. As opções de 

alimento para um ser humano são também distintas 

daquelas que podem satisfazer um peixe. Nesse 

sentido, a fome do ser humano e a fome do peixe só 

podem ser consideradas funcionalmente equivalentes 

se consideradas a partir de um contexto específico, 



O Funcionalismo na Filosofia da Mente  57 

 
um contexto que abstrai as suas peculiaridades para 

torná-las funcionalmente equivalentes. 

Ora, esse tipo de abstração teria sido até agora 

o grande pressuposto da abordagem funcionalista. 

Um pressuposto que, por levar a ignorar as 

peculiaridades resultantes dos diferentes tipos de 

implementação física ou neurológica, estipula, 

apressadamente, equivalências funcionais entre 

estados mentais distintos. Estipula também que esses 

estados mentais podem ser tratados 

independentemente de qualquer peculiaridade da 

base física na qual eles podem ser instanciados. Essa 

teria sido a manobra teórica feita para os 

funcionalistas proporem o modelo computacional da 

mente. Com isto, passou-se a ignorar peculiaridades 

neurológicas ou peculiaridades de forma, que 

estariam envolvidas na explicação de funções 

mentais. 

O modelo computacional da mente baseia-se 

na expectativa de que programas computacionais ou 

neurônios artificiais possam simular os resultados da 

atividade eletroquímica do cérebro sem que para isto 

seja necessário replicar exatamente a composição 

biológica e físico-química dos elementos que 

compõem o tecido cerebral. Com isto teria-se 

esquecido, por exemplo, que no cérebro há uma 

variedade de neurotransmissores que produzem 

efeitos variados, diferenças entre células que 



58 

 

Lucas F. Margoni 

executam funções específicas e uma grande variedade 

de sistemas com suas especificidades. Teria-se 

esquecido, ademais, que seriam as características 

físicas do cérebro a chave para explicar como e por 

que ele pode desempenhar certas funções. 

O resultado dessa grande abstração sobre a 

qual se apoia o modelo computacional da mente foi 

abordar a cognição e a consciência como se essas 

pudessem ser produzidas por máquinas idealizadas, 

desde que essas fossem funcionalmente equivalentes 

a um sujeito humano. Como consequência, grandes 

debates foram travados entre os filósofos da mente na 

década de 1970 e 1980; debates infelizmente não nos 

trouxeram grandes teorias funcionalistas que vingam 

até hoje, mas que ao menos problematizaram a 

questão ao seu limite da época. Também se discutia se 

máquinas podiam ou não pensar, sem se ter sequer 

uma concepção consensual acerca do que seria o 

pensamento. Essas discussões foram também, em 

grande parte, alimentadas, de alguma forma, por 

confusões linguísticas resultantes do abuso da 

metáfora computacional, que levou a uma 

transposição não só de termos como também de 

conceitos que passaram a ser empregados 

indistintamente para designar funções realizadas por 

mentes e por computadores digitais. "Pensar" é uma 

delas, "memória" é outra; computadores digitais não 



O Funcionalismo na Filosofia da Mente  59 

 
têm uma memória e sim um registro, embora a 

memória humana seja também algum tipo de registro. 

Defensores mais radicais da primazia do 

cérebro como hardware sustentariam que o 

funcionalismo está com os dias contados. Não há 

dúvida que modelar a cognição ou descobrir os 

mecanismos que produzem a consciência através de 

um conjunto de leis lógicas totalmente independentes 

do mecanismo físico que as implementa constitui uma 

estratégia inviável. Essa parece ter sido a lição 

imediata da neurociência cognitiva e do movimento 

em direção à redescoberta do cérebro que se iniciou 

na década de 1990. Será, porém, que a neurociência 

cognitiva poderá abandonar completamente a 

utilização de modelos computacionais para estudar o 

cérebro? A resposta é certamente negativa. Não são os 

modelos computacionais que devem ser 

abandonados, mas a pretensão de, a partir deles, 

podermos construir réplicas completas de atividades 

cognitivas humanas. Com isto abandona-se um mito 

que teria sido, por muito tempo, o horizonte implícito 

da maioria dos defensores do modelo computacional 

da mente. Contudo, uma nova questão começa a 

surgir da própria revisão do funcionalismo: serão as 

características específicas do wetware3 cerebral 

                                            
3 Wetware é um termo retirado da ideia de informática de 
hardware ou software, mas aplicada a formas de vida biológicas. 



60 

 

Lucas F. Margoni 

necessariamente irreplicáveis? Deve o funcionalismo 

ser abandonado ou simplesmente modificado para 

que possa incluir, em sua proposta teórica a 

vinculação de funções psicológicas a características 

do substrato físico no qual elas são implementadas, 

tomando a arquitetura do cérebro como ponto de 

partida? 

Também fica a questão de qual Funcionalismo 

deveríamos sustentar, tendo em vista a crescente 

evolução da tecnologia, tanto na área da medicina, 

quando na área da informática, que cada vez mais nos 

faz pensar na real utilidade e função que damos aos 

computadores. O que antes eram apenas meras e 

caríssimas ferramentas de auxílio de estudo e 

trabalho, assim como uma calculadora que usamos 

para “atalhar” problemas no cotidiano evitar o erro, 

os computadores tem se popularizado cada vez mais, 

tornando-se não só apenas uma ferramenta de ajuda, 

mas instrumentos essenciais para atingir objetivos do 

dia-a-dia. 

                                                                                    
Aqui, o prefixo úmido (Wet) é uma referência para a água 
encontrada em seres vivos. Wetware, portanto, é usado para 
descrever os elementos equivalentes a hardware e software 
encontradas em uma pessoa, isto é, o sistema nervoso central 
(SNC) e a mente humana. Este termo tem sua origem em uma 
obra de ficção científica chamada "Vacuum Flowers", escrita por 
Michael Swanwick em 1987, encontra uso tanto em obras de 
ficção como em publicações acadêmicas até hoje. 



O Funcionalismo na Filosofia da Mente  61 

 
Não somente o hardware se aperfeiçoou e se 

popularizou, fazendo com que cada vez mais pessoas 

pudessem ter acesso as novas tecnologias, mas o 

próprio software procurou se adaptar as necessidades 

humanas. Parece até um pouco curioso e engraçado 

dizer que uma das maiores preocupações que existem 

hoje entre os desenvolvedores de programas e 

aplicativos para computadores não seja apenas a 

funcionalidade de seus respectivos aplicativos, mas 

também a interatividade e intuitividade que os 

mesmos oferecem. 

Hoje a lei que vem cada vez mais 

predominando o mundo da informática é a de não 

necessidade de um curso preparatório para possamos 

lidar com novas tecnologias. A ideia é simples, fazer 

com que todas as pessoas, com, talvez, a exceção de 

algumas que tenham uma deficiência específica, 

possam usar um computador, por exemplo, de 

maneira efetiva, fácil e intuitiva. O que entende-se por 

intuitiva talvez assemelhe-se uma pouco com o que 

conhecemos por intuição na própria lógica, ou seja, 

agir quase de um modo não dedutivo ou até mesmo 

irracional ao executar tarefas em um computador. 

É claro que ninguém gostaria de depender de 

uma máquina na qual não tivesse algum preparo para 

apresentar as suas funções, pois é aí que nasce os 

computadores humanizados, que quase, se assim 

podemos dizer, preveem erros ou gafes tecnológicas, 



62 

 

Lucas F. Margoni 

mas antes mesmo de corrigi-las, deixam acontecer e 

em seguida nos mostram o que está acontecendo de 

errado. É claro que isso tudo já é programado dentro 

da indústria, mas o que conta mostrar aqui é a 

tentativa de criar uma interação entre máquina e ser 

humano mais inteligente e até mesmo um pouco 

abstrata. 

Computadores não podem querer ou desejar, 

mas podem emular e simular comportamento 

programáveis, sendo que, na última das hipóteses, nós 

poderíamos desenvolver uma espécie de “Homem 

Bicentenário”4, na qual a máquina teria uma 

sequência previamente programada que aderisse a 

novas ações, que para nos seriam comportamentos. 

Parece que, no final, nós é que estamos 

tentando nos aproximar da ideia funcional dos 

computadores na tentativa de superá-los, mas que na 

verdade nunca deixamos de ser computadores, 

orgânicos e cheios de problemas.  

                                            
4 Referência ao longa-metragem dirigido por Chris Columbus e 
escrito por Isaac Asimov, lançado em 1999, onde um robô vai 
adquirindo traços característicos do ser humano, como 
curiosidade, inteligência e personalidade própria, realizando, no 
futuro, uma busca pela própria liberdade e de se tornar, na 
medida do possível, humano. 



O Funcionalismo na Filosofia da Mente  63 

 
 

 
 

 

  

 

 

6. REFERÊNCIAS 

BIBLIOGRÁFICAS 
 

BUTTON, Graham; COULTER, Jeff; SHARROCK, Wes - 

Computadores, mentes e conduta; tradução de Roberto 

Leal Ferreira - São Paulo: UNESP, 1998. 

 

CAIXETA, Marcelo e Leonardo – A teoria da mente: 

aspectos psicológicos, neurológicos, neuropsicológicos e 

psiquiátricos; São Paulo: Editora Átomo, 2005. 

 

CHURCHLAND, Paul M. - Matéria e consciência: Uma 

introdução contemporânea à filosofia da mente; 

tradução Maria Clara Cescato – São Paulo: UNESP, 

2004. 

 

COSTA, Claudio - Filosofia da mente - Rio de janeiro: 

Jorge Zahar , 2005. 

 



64 

 

Lucas F. Margoni 

COTTINGHAN, John. - Descartes: a filosofia da mente 

de Descartes; tradução de Jesus de Paula Assis - São 

Paulo: Editora UNESP, 1999 

 

DAMÁSIO, Antônio - O erro de Descartes: emoção, 

razão e o cérebro humano; tradução portuguesa Dora 

Vicente e Georgina Segurado - São Paulo: Companhia 

das Letras, 1996. 

 

________ - O mistério da consciência: do corpo e das 

emoções ao conhecimento de si; tradução Laura 

Teixeira Motta - São Paulo: Companhia das Letras, 

2000. 

 

DESCARTES, René - Coleção Os Pensadores, Descartes 

- Vida e Obra; tradução de J. Guinsburg e Bento Prado 

Júnior - São Paulo: Editora Nova Cultural, 1996. 

 

FREIRE, Pascual F. Martínez - La nueva filosofía de la 

mente - Barcelona: Editorial Gedisa, 1995. 

 

GAZZANIGA, Michael S.; HEATHERTON, Todd F. - 

Ciência psicológica: mente, cérebro e comportamento; 

Tradução de Maria Adriana Veríssimo Veronese; 

Artmed, 2005. 

 



O Funcionalismo na Filosofia da Mente  65 

 
HEIL, John - Filosofia da mente: uma introdução 

contemporânea; tradução Rui Pacheco - São Paulo: 

Instituto Piaget, 1998. 

 

MATTHEWS, Eric - Mente: conceitos-chave em filosofia; 

tradução Michelle Tse. - Porto Alegre: Artmed, 2007. 

 

NAGEL, Thomas - Visão a partir de lugar nenhum; 

tradução Silvana Vieira - São Paulo: Martins Fontes, 

2004. 

 

PUTNAM, Hilary - Representation and reality; 

Cambridge: The Mit Press, 2007. 

 

PUTNAM, Hilary - The threefold cord mind, body, and 

world. New York: Columbia University Press, 1999. 

 

SEARLE, John R. - A redescoberta da mente; tradução 

Eduardo Pereira e Ferreira. - 2ª ed. São Paulo: Martins 

Fontes, 2006. 

 

_________ – O mistério da consciência e discussões com 

Daniel C. Dennet e David J. Chalmers; tradução de 

Andre Yuji Pinheiro Uema e Vladimir Safatle - São 

Paulo: Paz e Terra, 1998. 

 

TEIXEIRA, João de Fernandes - Mente, cérebro e 

cognição; 3ª ed. Rio de janeiro: Vozes, 2008. 



66 

 

Lucas F. Margoni 

 

TEIXEIRA, João de Fernandes. - Filosofia da mente e 

inteligência artificial; - Campinas: UNICAMP, 1996. 

 

TURING, Alan – Pode uma máquina pensar?; tradução 

de Rute Queiroz Mesquita; 

http://www.educ.fc.ul.pt/docentes/opombo/seminar

io/turing/index.htm (Acessado dia 12/12/2012). 




