





O antidecisionismo de
Hannah Arendt






Paola Coelho Gersztein

O antidecisionismo de
Hannah Arendt

O pensamento arendtiano como
critica a teoria decisionista de Carl Schmitt

Porto Alegre
2014

(P editora fi







Dedico a publicagiao deste trabalho aos meus queridos pais:
Jane e Néstor.

Mae, como educadora, sel que vocé certamente ficaria
muito feliz ao saber que escolhi a docéncia como profissao.
Por ter sido Mae no pleno sentido desta palavra, vocé se
faz presente todos os dias de minha vida. Se vocé existe
como Jane em algum lugar deste universo, saiba que seu
amor me acompanha e suas licoes me iluminam.

Pai, vocé ¢ meu exemplo de responsabilidade e dedicacao
amorosa ao estudo e ao trabalho. Minha vida ¢ muito
melhor porque vocé é meu Pai em sua completa esséncia:
presenca constante, cuidado e amor incondicional. Muito
obrigada por apoiar minhas escolhas e me encorajar na
realizagao de meus sonhos. Seu entusiasmo e seu respeito
pela vida sao grandes fontes de inspiragao






Agradecimentos

Pelas aulas inspiradoras, generosidade académica e
capacidade de fazer pensar, agradeco ao Professor Doutor
Luis Pereira Coutinho.

No plano pessoal, a realizagio do Mestrado que culminou
nesta obra foi muito melhor porque pude contar com a
ajuda de pessoas cujo amor e amizade atravessaram o
oceano. Agradeco a querida Zully Delgado por me
encorajar de forma tio amorosa. Ao meu irmao, Fernando
Coelho Gersztein, por toda a ajuda durante a realizagdo
deste trabalho e pela constante torcida. Ao amigo Carlos
Brandao Ildefonso Silva por assumir minhas pendéncias
com a advocacia e zelar por minha vida e meu bem estar
em tantos outros aspectos. As amigas Julia Alexim Nunes
da Silva, Marina Vitério Alves e Nuria Pérez Bertachini
pelo precioso e paciente apoio académico, intelectual e
emocional. As amigas e amigos que conheci em Lisboa,
pela alegria compartilhada no aprender e crescer. A
meméria de Paulo Vicente Fonseca e Pires, sempre um
lugar de felicidade em minha histéria e em meu coragao.






Compreender significa, em suma, encarar a realidade,
espontinea e atentamente, e resistir a ela — qualquer
que ela seja on possa ter sid.

Hannah Arendt






Sumario

INtrOdUGAO ...ttt 15
1. Sobre Catl Schmitt e Hannah Arendt......c.ccoeevevievennenens 15
I1. Sobte 0 deciSIONISMIO ...eceveveereerieeereereceeeeeeeeeerene 23
III. Objeto € SEqQUENCIA ..uvvviriririirciiciaes 26

1. O decisionismo de Carl Schmitt ............c.ccocvevrenennene. 28
1.1. O legado de Hobbes.......ccoeiiiiurniiciniiciiiiciciaes 28
1.2. A decisdo como critério do politico.......ccccvuvuunnnee. 43
1.3. A decisao como fundamento da ordem
CONSHEUCIONAL...viuviiiciieiiiecte ettt 49
1.4. A decisao como condi¢iao da soberania.................... 58

2. O antidecisionismo de Hannah Arendt..................... 66
2.1. Alguns conceitos fundamentais.........ccccevvvvevrininnne. 66

2.1.1. Acao, Fundacio e Natalidade ......coceveveueirinennnnes 66
2.1.2. Libetrdade ...oveeeeeeeeieeeeeeeecteeeeeeeeeeeeeee e 71
2.1.3. Autotidade ... 73
2.1.4. Vontade....oovveveiericieieieeceereeeeeeeesaee e 78
2.2. O TotalitatiSMO c.ccuvereereeeeereetecreeeeteete ettt 82
2.2.1. A formacao das mMassas.....c.ceceeeerereererereereriennnes 82
2.2.2. Elementos catalisadores do nazismo:
Imperialismo e ANtisSemMitiSMO ....ccvvvverceerriviiveriiiinnnnn 85
2.2.3. A propaganda totalitaria ........cccceeeeerrericerrerinnnen 88
2.2.4. O governo totalitario: Ideologia e Terror ......... 91
2.2.5. A peculiaridade do sistema totalitafio.............. 101
2.3. AS REVOIUCHES ...uvveviniereirieiieriietetereeesveeeae e 111
2.4, O antideCiSIONISIMIO ..eveuveveerivereeeereereereeeeeereereereeeenees 121
CONCIUSAOD ...ttt ettt s v naans 128

Referéncias bibliograficas.............ccccoevviiivinncninnnee. 132






O antidecisionismo de
Hannah Arendt

O pensamento arendtiano como
critica a teoria decisionista de Carl Schmitt






Paola Coelho Gersztein 15

Introducgao

I. Sobre Carl Schmitt e Hannah Arendt

O presente trabalho tem por enfoque a analise do
pensamento de Hannah Arendt especificamente em
contraposi¢ao ao decisionismo de Carl Schmitt.

Ambos foram influentes pensadores alemaes do
Século XX, cujas vidas e cujo pensamento seguiram rumos
diametralmente opostos.

Carl Schmitt foi considerado o principal jurista do
regime nacional-socialista, tendo por esta razio recebido a
alcunha de “o filésofo maldito™.

Hannah Arendt, por sua vez, era judia-alema e
vivenciou o terrivel contexto das duas Grandes Guetrras,
tendo de fugir da Europa e viver sob a condi¢io de
apatrida por dezoito anos. Posteriormente, sua magistral
obra As Origens do Totalitarismo teve como enfoque o regime
que, para muitos autores, fora idealizado por Schmitt.

A escolha destes dois pensadores deve-se a
atualidade de seu pensamento em rela¢ao ao ponto central
de analise deste trabalho: o decisionismo ou a validade da
dectsao como fundamento da ordem constitucional.

E provavel que a evolucio do pensamento de
autores de biografia menos conturbada nao apresente uma



16 O antidecisionismo de Hannah Arendt

relacio tdo direta entre sua teoria e suas experiéncias de
vida'.

Nos casos em apreco, contudo, os dados
biograficos adquirem relevancia particular e sao muito tteis
a compreensao das obras de Schmitt e Arendt, razao pela
qual serdo tratados neste topico, com a ressalva de que nio
se pretende fazer um panorama das origens de suas teorias.
A finalidade é a compreensio do pensamento de Schmitt® e
de Arendt, tendo como fio condutor a validade — ou nao —
da perspectiva decisionista como definidora da ordem
constitucional.

Carl Schmitt nasceu em Plettenberg, em 1888, no
seio de uma familia catélica, circunstancia que exerceu
importante influéncia em sua formacao intelectual’.

Apenas a titulo de exemplo, sio peremptorias as
seguintes assertivas de Schmitt: “todos os conceitos
concisos da teoria do Estado moderno sio conceitos
teolégicos secularizados™ e “o estado de excegdo tem um
significado analogo para a jurisprudéncia, como o milagre
para a teologia™.

LA ressalva ¢ de Jodo Mauricio Leitdo Adeodato, exclusivamente em
relacdo a Hannah Arendt, in O Problema da 1egitimidade: No rastro do
pensamento de Hannah Arendt. Rio de Janeiro: Forense Universitaria,
1989, p.89. Contudo, como o contexto histérico é também muito
relevante no pertinente a Catl Schmitt, seus dados biograficos também
serdo mencionados neste trabalho.

2 Rocio Rondinel Sosa entende que a teoria de Carl Schmitt ndo pode
ser entendida sem que se conhecam “as influéncias de outros
pensadores e o contexto historico que marcou de forma determinante
seu pensamento.” Cfr. Carl Schmitt: entre el decisionismo y el normativismo
kelseniano. In Revista de Derecho y Ciencias Politicas, v. 57, n° 1, Lima,
2000, p. 265

3 SOSA esclarece que “Em Teologia Politica, Schmitt desenvolve uma
série de categorias como decisdao, exce¢do, amigo-inimigo, soberania e
secularizagdo do politico, que adotam uma conotagiao de categorias
dogmaticas como os dogmas da religiao a serem levados ao ambito do
politico como conceitos teolégicos secularizados.” Cfr. Carl Schmitt. ..,
p. 271

4+ SCHMITT, Catl. Teologia Politica, Belo Horizonte: Del Rey, 2006, p. 35
5> SCHMITT, Teologia..., p. 35



Paola Coelho Gersztein 17

Schmitt era um ano mais velho que Adolf Hitler,
“homem que se tornou seu fardo™, e, ap6s a escola, seguiu
um tradicional caminho académico em Direito’, com o
exercicio da docéncia universitaria — sua principal ocupagao
nas Universidades de Estrasburgo, Berlim e Colonia — e a
participagdo politica ativa com o Partido Nacional
Socialista, o que o levou a ocupar cargos publicos
importantes, a0 ponto de ser considerado o justificador do
regime politico nazi.

Durante as trés primeiras décadas do Século XX,
petriodo caracterizado pela efervescéncia de um contexto
alemao marcado pelos extremismos politicos que levariam
ao fim a Republica de Weimar, Schmitt dedicou-se a
pesquisa sobre o conceito do politico, a decisdo, o estado
de excecdo e a soberania, bem como ao estudo da tensio
entre os mundos terrestre e oceinico’.

Uma de suas preocupagbes centrais é a crise da
unidade politica, por meio do Estado, em uma democracia
de massas. Seus textos escritos durante o conturbado
petiodo da Republica de Weimar expressam sua
perplexidade com as institui¢es liberais-representativas na
democracia do sufragio universal (na Alemanha, desde
1918, sufragio universal masculino e feminino) e o que ele
entende como a ampliacao da esfera estatal — e politica —
para todas as areas da vida social, o que causaria a perda do
monapdlio do politico pelo Estado’.

¢ A expressio ¢ de Jurgen Habermas in Liguidando os Danos — Os
Horrores da Autonomia, Apresentacio, in SCHMITT, Carl. O Conceito do
Politico. Teoria do Partisan. Belo Horizonte: Del Rey, 2009, p. vii

" DYZENHAUS, David. Why Carl Schmitt? In Law as Politics — Catl
Schmitt’s Critique of Liberalism, org. David Dyzenhaus, p. 1-2

8 OLIVEIRA, Marcelo Andrade Cattoni de; MACHADO, Felipe
Daniel Amorim. Entre Schmitt e Arendt: As Bases para um Didlogo sobre a
Constituicao do Politico. Trabalho publicado nos Anais do XIX Encontro
Nacional do CONPEDI realizado em Fortaleza-CE, entre 9 e 12 de
Junho de 2010, p. 5528

9 BERCOVICI, Gilberto. As possibilidades de nma Teoria do Estado. In
Revista de Histéria das Ideias, v. 26, Coimbra, 2005, p. 13.



18 O antidecisionismo de Hannah Arendt

Assim como Hannah Arendt, Carl Schmitt também
¢ considerado um dos criticos da Modernidade'.

Suas criticas fundamentam-se na transposi¢io do
interesse, por parte da sociedade moderna, da esfera
politica a econdmica, mudanga iniciada nos anos 20, que
ensejou a renuncia estatal ao principio da soberania,
ocasionando, assim, a despolitiza¢ao do Estado, por meio
do nado intervencionismo e do predominio da iniciativa
individual''.

Em funciao de tais criticas e de suas teorias politicas,
alicercadas sobre o conceito de decisao, soberania e estado
de excecdao, Carl Schmitt é considerado como um dos
principais criticos do liberalismo.

Ja no final dos anos 20, Schmitt alcanga uma
consideravel reputagio como um inovador académico da
cultura politica e do Direito, selada pela publicacao, em
1928, de um monumental trabalho acerca da Constituicao
de Weimar e da teoria constitucional em geral — sua
Verfassungslebre®.

Como Martin Heidegger, Schmitt foi impedido de
lecionar apés a Segunda Guerra, mas exerceu relevante
influéncia sobtre o desenvolvimento do Direito Publico e da
teoria politica na Alemanha, nao s6 por seus trabalhos
escritos, mas também pelos seminarios privados nos quais
assumiu o papel de eminéncia parda".

Schmitt faleceu em 1985, aos noventa e sete anos,
em sua cidade natal e, nas palavras de Jurgen Habermas:
“Necrolégios inflamados testemunham: ainda hoje se
dividem as opinides sobre Carl Schmitt”",

Habermas ressalta a estranheza gerada na Inglaterra
e nos Estados Unidos ao se saber por que um homem
como Carl Schmitt ainda exerce uma consideravel

10 SOSA, Carl Schmitt. .., p. 267

W SOSA, Carl Schmitt. .., p. 268

12DYZENHAUS, Why..., p. 1-2

13 DYZENHAUS, Why..., p.2-3

1 HABERMAS, Liguidando. .. in SCHMITT, O Conceito..., p. vii



Paola Coelho Gersztein 19

influéncia intelectual na Alemanha. Dentre as respostas por
ele encontradas, merece destaque o reconhecimento da
qualidade da obra de Schmitt, cuja brilhante Verfassungslehre,
de 1928, demonstra que ele foi um competente especialista
em direito publico, o qual, enquanto adversario sagaz, foi
também levado a sério pelos juristas mais influentes da era
de Weimar, como Richard Thoma, Hermann Heller e
Rudolf Smend".

Habermas afirma ainda ser atual a objecio
schmittiana ao “significado geral da crenga na discussao”,
cuja critica atinge o cerne do racionalismo ocidental. Nas
palavras do filésofo: “O fato de se assemelharem os tons,
tanto naquela época quanto hoje, é motivo o bastante para
causar empalidecimento”.

Concordamos com a atualidade e com a
preocupac¢ao defendidas por Habermas, pois o critério de
Schmitt como definidor do politico, — a distingdo amigo-
inimigo — bem como sua nog¢io de soberania
intrinsecamente ligada a exce¢ao, sao diariamente tratadas
nos jornais de todo o mundo quando se léem as noticias de
Politica Internacional. Um exemplo gritante é a “guerra”
travada entre a politica norte-americana e a islimica'’, na
qual as nacOes sao vistas como “inimigas do Estado” e, nos
casos de prisdao, as pessoas ndo sao sequer tratadas como
prisioneiras de guerras, sendo muitas vezes executadas de
forma sumaria, sem julgamento, mesmo pelo pais que se
autoproclama como “o grande defensor da democracia”.

Sao, portanto, irrefutaveis a atualidade e o relevo da
compreensio do pensamento de Carl Schmitt, o que sera
sobejamente demonstrado ao longo deste trabalho'.

15> HABERMAS, Liguidando. .., in SCHMITT, O Conceito. .., p. xiii

16 HABERMAS, Liguidando..., in SCHMITT, O Conceito. .., p. xix

170 termo “islamica” aqui adotado refere-se aos grupos que declaram
guerra aos Estados Unidos e ao Ocidente e ndo contém absolutamente
nenhuma critica de matriz religiosa.

18 Veja-se a titulo de exemplo o comentdrio formulado por Joaquim
Carlos Salgado na Apresentacdo a edicdo de Legalidade e Legitimidade
adotada neste trabalho: “O afastamento do pensamento de Schmitt das



20 O antidecisionismo de Hannah Arendt

Hannah Arendt, por sua vez, dedicou seus estudos
a politica ja no contexto do segundo poés-guerra e construiu
suas teorias em torno dos conceitos de poder e violéncia,
acao e liberdade, além de revelar a peculiaridade do sistema
totalitario, que eliminou, em seu bojo, da liberdade como
possibilidade humana e, consequentemente, politica'.

Quando Hannah Arendt nasceu, em 1906,
descendente de antiga familia de judeus alemies de
Konigsberg — terra de Kant e que posteriormente
pertenceu a Alemanha Oriental — seus pais viviam em
Hannover™.

Em 1924, aos dezoito anos, Hannah Arendt
ingressou na Universidade de Marburgo onde estudou
Filosofia sob a orientagio de Martin Heidegger. Em
seguida, em Freiburg, foi aluna de Edmund Husserl e,
posteriormente, ja em Heidelberg, sob a orientagao de Karl
Jaspers.

Foi ao longo de seus estudos com Jaspers que
Arendt defendeu sua tese de doutoramento sobre “O
Conceito de Amor em Agostinho” (Der Liebesbegriffe bei
Aungustin), em 1929.

Joao Mauricio Leitao Adeodato, um dos principais
estudiosos brasileiros do pensamento de Hannah Arendt,
afirma que, com Heidegger, ela aprendeu que o
pensamento deve ser apaixonado: o observador deve

discussoes académicas foi um fendmeno mundial que incluiu o Brasil.
Por exemplo, um filésofo do direito sério e competente como Jodo
Mauricio Adeodato, no seu livto O problema da 1egitimidade — No rastro do
pensamento de Hannah Arendt, ndo menciona Carl Schmitt uma s6 vez.
Teria lugar no bem elaborado Capitulo IL” A referida obra de
Adeodato ¢, inclusive, amplamente citada neste trabalho, e o
comentario de Salgado ressalta a importancia da relagdao entre as teorias
dos dois pensadores enfocados neste estudo.

19 OLIVEIRA e MACHADO, Euntre Schmitt.., p. 5525

20 Os dados biograficos de Hannah Arendt foram retirados da obra de
Jodao Mauricio Leitdio Adeodato: O problema da legitimidade: No rastro do
pensamento de Hannah Arendt. Rio de Janeiro: Forense Universitaria,
1989, Capitulo IV, p. 79-92



Paola Coelho Gersztein 21

envolver-se e tomar partido ao se dirigir a determinado
objeto, de forma similar a abordagem poética. Com Jaspers,
considerado por Arendt como seu verdadeiro mestre e com
quem manteve amizade até o fim de sua vida, ela aprendeu
o exemplo de uma vida firme e coerente e a convic¢ao de
que o filésofo deve comprometer-se com o bem-estar da
comunidade e, por extensio, de toda a humanidade®.

O periodo em que Hannah Arendt passou na
universidade coincidiu com os anos de relativa estabilidade
da Republica de Weimar™.

Porém, em 1933, Arendt passou oito dias detida
por cooperar com uma pesquisa para os sionistas. No
mesmo ano, refugiou-se em Paris e, durante os sete anos
em que la viveu, trabalhou auxiliando a emigracio de
criangas judias para a Palestina e escreveu artigos sobre
questoes judaicas™.

Em 1940, com o aumento da persegui¢ao nazista, Hannah
Arendt foi presa em um campo de internamento em Gurs,
de onde conseguiu escapar e chegar a Lisboa. Trés meses
depois, conseguiu sair da Europa, refugiando-se em Nova
Torque.

Ja em Nova lorque, Arendt recomecou a escrever
artigos em publicagoes, sionistas ou nao, e, em 1942,
defendeu a formagao de um exército judeu para autodefesa;
envolveu-se em outras controvérsias acerca da constituicio
do Estado de Israel e publicou resenhas criticas de livros.
Em 1948, foi nomeada diretora executiva de uma comissio
para a recuperacao da cultura judaica arrasada pela guerra,
apos dirigir por trés anos as edigdes Schocken nos Estados
Unidos™.

Entre 1955 e 1967, Hannah Arendt ensinou
Filosofia e Ciéncia Politica nas universidades norte-

2 ADEODATO, O problema. .., p.84
22 ADEODATO, O problema..., p. 84
23 ADEODATO, O problema..., p. 84-85
2 ADEODATO, O problema. .., p. 85



22 O antidecisionismo de Hannah Arendt

americanas de Berkeley, Princeton, Columbia, Brooklyn
College e na universidade escocesa de Aberdeen, todas
instituicoes de renome internacional. De 1967 até sua
morte, em 1975, lecionou Filosofia Politica na New School for
Social Research, em Nova lorque™.

Pouco antes de falecer, recebeu, na Dinamarca, o
Sonning Prize, um prémio em reconhecimento a sua
contribui¢do a cultura europeia™.

Para muitos autores, o estudo do totalitarismo é o
ponto central de sua obra.

Seu livto As Origens do Totalitarismo ganhou —
merecidamente — o sfatus de tratado definitivo sobre este
regime politico.

Hannah Arendt morreu aos sessenta e nove anos de
idade, em Nova lorque, apdés uma vida direta e
intensamente relacionada as profundas mudancas e crises
politicas ocorridas no mundo durante o Século XX.

Adeodato afirma ser dificil classificar Hannah
Arendt segundo a habitual dicotomia entre a “direita” e a
“esquerda”, pois os elementos geralmente atribuidos as
duas tendéncias podem ser encontrados em sua obra. Da
“direita” vém, por exemplo, a exaltagio da liberdade
universal de cada homem como ser unico; a desconfianca
das massas ¢ a ideia de que os “problemas sociais” nao
compdem o ambito da politica. Da “esquerda” vem a
convic¢ao da importiancia da classe operaria na politica
contemporanea; o desprezo pelo  Establishment e a
admiracao pelos sovietes e pela Revolucao Hungara de
19567,

Por meio de uma classificacio que, como todas as
demais classificacoes, é essencialmente arbitraria, Adeodato
relaciona as obras da pensadora alema a quatro experiéncias
fundamentais de sua biogafia: 1) sua condi¢ao de judia; ii) o

2 ADEODATO, O problema. .., p. 86-87
20 ADEODATO, O problema. .., p. 88
27 ADEODATO, O problema. .., p. 92



Paola Coelho Gersztein 23

nazismo; iii) os Estado Unidos; iv) a filosofia®*. Contudo,
para o mesmo autor, pode-se unificar o objetivo de Arendt
a tentativa de transformar seus conhecimentos em uma
licao de carater universal: o drama dos judeus sob Hitler
concerne a todos, ja que, em outra oportunidade, podem
nao ser os judeus os “inimigos objetivos” de determinado
Estado®.

Diante da analise dos dados biograficos de Schmitt
e Arendt, pode-se antever porque foram estes os autores
escolhidos para se tratar a questdo da decisio ser ou nao
um critério  valido a fundamentacio da ordem
constitucional.

I1. Sobre o decisionismo

O decisionismo que compde os elementos de
estudo deste trabalho nao é o decisionismo judicial ou
judiciario, objeto de analise da Hermencéutica Juridica, em
toda sua amplitude e aplicabilidade.

A rubrica “decisionismo juridico” esta irremediavel
e definitivamente associada ao pensamento juridico de Catl
Schmitt, sendo certo ser seu nome uma referéncia essencial
para que se compreenda o significado do termo
“decisionismo” no contexto ora tratado™.

Ronaldo Porto Macedo Junior assinala que ¢
possivel tracar duas genealogias para a concep¢ao
schmittiana do decisionismo. A primeira e 6bvia advém do
pensamento de Jean Bodin e Thomas Hobbes, autores que
forneceram a configuracio classica do conceito de

28 ADEODATO, O problema..., p. 88

2 ADEODATO, O problema. .., p. 89

30 MACEDO JUNIOR, Ronaldo Portto. O decisionismo juridico de Carl
Schmitt. In Lua Nova, n® 32, Sdo Paulo, 1994, p. 201



24 O antidecisionismo de Hannah Arendt

soberania no qual se apoia o pensamento politico moderno
31

A segunda matriz genealdgica reporta-se a0
pensamento politico romantico e ao conceito de
ocasionalismo. Em sua analise da Modernidade, Schmitt
identifica a existéncia de uma tendéncia geral a
despolitizacdo e a neutralizagao, rumo ao “terreno neutro”
da economia e da técnica. Esta neutralizacio da vida
politica evidencia-se a partir da emancipagdao politica da
burguesia e atinge seu apice na democracia industrial de
massas. A partir de entdo, ocorre o Pprocesso inverso,
caminha-se a uma total politizagao da sociedade e de todos
os setores da vida. Dentro desta tendéncia, surgem o
fascismo italiano e os KEstados totalitarios da Unido
Soviética e da Alemanha nazista, os quais representaram
uma grande novidade para a teoria politica. Nestes Estados,
até mesmo esferas da vida privada sio reguladas pela
politica, como ¢é o caso, por exemplo, da legislacao
antissemita que regula o casamento. As duas matrizes nao
sao contraditérias e se complementam, fornecendo os
elementos para a concepgao politica decisionista de Catl
Schmitt™,

O mesmo autor aponta a possibilidade de
identificar dois momentos da reflexdo schmittiana a
respeito do problema da decisio. O primeiro momento
refere-se a uma obra publicada ainda na juventude do
jurista alemao, em 1912: Gesetg und Urteil. Eine-Untersuchung
zum Problem der Rechtspraxis (Lei e Juizo. Um Exame do
Problema da Praxis Juridica), trabalho que analisa de forma
sistematica a decisdo judicial como um dos elementos da
pratica juridica®. Como afirmamos supra, nio é este o
enfoque deste trabalho.

3 MACEDO JUNIOR, Ronaldo Porto. Constituicao, soberania e ditadura
em Carl Schmitt. In Lua Nova, n® 42, Sdo Paulo, 1997, p. 119

32 MACEDO JUNIOR, Constituigao. .., p. 120

3 MACEDO JUNIOR, O decisionismo. .., p. 201



Paola Coelho Gersztein 25

Ja o segundo momento relaciona-se as pesquisas
sobre a teoria da ditadura e da soberania, desenvolvidas
eminentemente em suas obras Politische Theologie (Teologia
Politica), de 1922 e VVerfassungslehre (Teoria da Constitui¢ao),
de 1928™.

Em Teologia Politica, Carl Schmitt define a
soberania como a decisio no estado de excecio e, em
Teoria da Constitui¢ao, a decisao ¢ o fundamento do qual
emana a validade de todo o ordenamento juridico.

Posteriormente, no Prefacio a Teologia Politica de
1933, Schmitt distingue nao apenas duas, mas trés formas
do pensamento juridico, ao reconhecer, além das correntes
normativista e decisionista, a forma institucional. Schmitt
ressalta que enquanto o puro normativista pensa em regras
impessoais e o decisionista realiza, em uma decisiao pessoal,
o bom direito da situagdo politica corretamente avaliada, o
pensamento juridico institucional desenvolve-se por meio
de instituicbes e configuragoes suprapessoais. O jurista
alemdo ainda esclarece que a forma degenerada do
normativismo transforma o Direito em um simples modo
funcional de burocracia estatal, ao passo que o decisionista
sempre corre o perigo de, com a funcionalidade do
momento, errar o ser que repousa em todo grande
movimento politico. Por sua vez, um pensamento
institucional isolado leva ao pluralismo de um crescimento
privado se soberania, do tipo casta-feudal. Assim, Schmitt
esclarece que as trés esferas e elementos da unidade politica
— Estado, movimento e povo — podem ser agregados aos
trés tipos de pensamento juridico, tanto em suas
manifestagdes “saudiveis” ou “degeneradas™.

Suas ideias centraram-se em uma andlise realista e
critica dos problemas e perigcos da modernidade, cujo
reconhecimento atual é amplo. Em sua analise, Schmitt
elaborou uma teoria politica cujos pilares sio as categorias
de decisdo, soberania e exce¢ao, propostas que constituem

3 MACEDO JUNIOR, O decisionismo..., p. 202
% SCHMITT, Teologia. .., p. 4-5



26 O antidecisionismo de Hannah Arendt

talvez os pontos mais controvertidos e também
diferenciadores de seu pensamento, quando comparado aos
demais filésofos contemporaneos. Assim, Carl Schmitt,
com ou sem razdo, é considerado “o novo Hobbes do
Século XX” e, de forma mais contundente, chega mesmo a
ser qualificado como “o intelectual amoral com caréncia de
preconceitos e principios, o grande justificador da ditadura
e da guerra”™.

O decisionismo deriva de sua relacdo com a
legitimidade da negagio do voluntarismo, pois este representa a
instabilidade institucional do poder absoluto. Ja o
decisionismo repousa no fato de que as decisdes sempre
tenham sido tomadas, assim como para Hobbes o contrato de
sujeicdo nunca pode ser aquele que ainda esta para ser
selado, mas ¢ sempre inferido anteriormente”.

E ¢ essencialmente o decisionismo juridico de Carl
Schmitt, cujo contraponto encontra-se no pensamento de
Hannah Arendt, o enfoque do conceito de decisio
abordado neste trabalho.

II1. Objeto e Sequéncia

O objeto deste trabalho é a contraposi¢do entre o
pensamento de Hannah Arendt e o decisionismo de Carl
Schmitt.

A contraposi¢ao abordada refere-se a analise feita
por Arendt acerca do totalitarismo e das revolugdes.

Primeiramente, vamos partitr da analise da
concepcao antropolégica de Thomas Hobbes e de sua
influéncia sobre o pensamento de Carl Schmitt.

36 SOSA, Carl Schmitt. .., p. 266
3 BLUMENBERG, Hans. The Legitimacy of the Modern Age. Cambridge:
MIT Press, 1985, p. 98



Paola Coelho Gersztein 27

Para que este trabalho prime pela clareza,
abordaremos a teoria decisionista de Carl Schmitt sob trés
aspectos: 1) a decisao que distingue entre amigo e inimigo e,
assim, consubstancia o critério do politico necessario a
propria  definicdlo do Estado; i) a decisio como
fundamento da ordem constitucional, da qual emana a
validade do ordenamento juridico; iii) o conceito de
excecao e a decisao como fundamento da soberania estatal.

Essa triplice abordagem do decisionismo de
Schmitt nao perde de vista que seu conceito de decisao
engloba estes trés aspectos de forma diretamente
relacionada e até mesmo interdependente.

Depois de definirmos o decisionismo schmittiano,
iniciaremos a analise do pensamento de Hannah Arendt a
partir de conceitos considerados fundamentais a sua
compreeensao: agao; fundacdo; natalidade; liberdade;
autoridade e vontade.

Tais conceitos, além de basilares a0 entendimento
das teorias politicas formuladas por Arendt, relacionam-se a
questdo primordialmente tratada neste trabalho: sua analise
do totalitarismo e das revolugbes como uma constru¢iao
critica ao decisionismo.

Para o estudo do totalitarismo, descreveremos: i) o
fenémeno inicial que possibilitou a ascensao dos regimes
totalitarios; ii) os elementos catalisadores do totalitarismo;
iif) a importancia da propaganda totalitaria; iv) os pilares do
governo totalitario (ideologia e terror); v) a peculiaridade do
sistema totalitario.

Posteriormente, examinaremos a visio de Arendt
sobre as revolugoes que marcaram a Modernidade e, por
fim, analisaremos seu pensamento em contraposi¢ao ao
decisionismo de Carl Schmitt.



28 O antidecisionismo de Hannah Arendt

O decisionismo de Carl
Schmitt

1.1. O legado de Hobbes

Como ressalta Omar Astorga, Norberto Bobbio
tracou uma linha que talvez possa ser considerada simples,
mas ¢ bastante reveladora sobre o desenvolvimento da
Filosofia Politica na Modernidade. Esta linha ¢ um tipo de
curva que tomou duas grandes dire¢oes. Por um lado,
constitui um movimento ascendente que vai do individuo e
da sociedade ao Estado, como se pode inferir do transcurso
que liga Hobbes a Hegel. Por outro lado, ¢ o movimento
que vai do Estado rumo a sociedade, consoante a



Paola Coelho Gersztein 29

interpretacdo marxista. O desenvolvimento desta curva, ou
deste lapso historico, ocorreu entre os Séculos XVII e
XIX,

O mesmo autor adverte que face as diversas
correntes de fundamentagio do Estado surgidas nos
Séculos XIX e XX — quando se cruzam o liberalismo e a
socialdemocracia e surgem tendéncias extremistas que vao
do totalitarismo ao neoliberalismo — a referida curva
ascendente, que justificaria o Estado a partir do individuo e
da sociedade, nido vai somente de Hobbes a Hegel, mas
encontra em Carl Schmitt e, posteriormente, no
neocontratualismo de John Rawls, um momento decisivo
de reinterpretacio™.

E desnecessatio empenhar um esforgo especial para
destacar o relevo que a obra de Thomas Hobbes exerceu
sobre o pensamento politico de Carl Schmitt, ndo somente
pelo notério estudo que o filésofo alemao dedicou a
imagem e ao conceito do Leviata — Der Leviathan in der
Staatslebre des Thomas Hobbes — mas pelas recorrentes
referéncias a Hobbes e, principalmente, pela conexao
tedrica existente entre ambos®, consubstanciada em um
alicerce antropoligico comum, que remete a centralizagao do
poder. Nao se trata de simplesmente “considerar o homem
«mau por natureza», mas de compreender a forma como se
articulam as forgas que dao lugar as relagdes de poder e
dominio™.

Thomas Hobbes parte de um axioma cientifico, a
natureza humana, e define o homem como um set racional,
cuja curiosidade é a tunica paixdo que oS animais Nao

38 ASTORGA, Omar. E/ Laberinto de la Guerra: Tres Derivas Hobbesianas.
In RF, v. 26, n° 59, Agosto/2008, p. 43

¥ ASTORGA, E/ Laberinto..., p. 43-44

40 ASTORGA adverte que, a0 mesmo tempo em que destaca a
influéncia de Hobbes sobre o pensamento de Schmitt, releva sua
implacavel critica ao formalismo juridico que vai de Kant a Kelsen,
bem como pela “radicalidade de suas férmulas absolutistas sobre o
problema da soberania no Século XX”. Cfr. E/ Laberinto..., p. 48

1 ASTORGA, E/ Laberinto..., p. 60



30 O antidecisionismo de Hannah Arendt

possuem, constituindo-se na verdadeira diferenca entre o
homem e o bicho*.

O filésofo inglés define a igualdade como igual
capacidade de matar® e afirma que os homens nio retiram
nenhum prazer da companhia uns dos outros, “quando nao
existe um poder capaz de manter a todos em respeito”*, o
que causa a guerra de todos os homens contra todos os homens.

Renato Janine Ribeiro esclarece que o estado de
natureza em Hobbes ndo constitui um tempo passado, no
qual serfamos selvagens. O estado de natureza ¢é a
possibilidade, sempre latente, de que, na falta de um poder
que, em ultima instancia, arbitre todas as questOes,
possamos recair no estado de guerra de todos contra todos.
Assim, "o estado de natureza nao ¢ um principio passivel

4 Segundo o fil6sofo inglés: “O desejo de saber o porqué e como
chama-se curiosidade, ¢ ndo existe em qualquer criatura viva a nio ser
no homem. Assim, nido ¢ s6 por sua razio que o homem se distingue
dos outros animais, mas também por esta singular paixdo. Nos outros
animais o apetite pelo alimento e outros prazeres dos sentidos
predominam de modo tal que impedem toda preocupacio com o
conhecimento das causas, o qual ¢ um desejo do espirito que, devido a
persisténcia do deleite na continua e infatigivel producido do
conhecimento, supera a fugaz veeméncia de qualquer prazer carnal.”
Cfr. HOBBES, Thomas. Leviata on Matéria, Forma e Poder de wma
Repriblica Eclesidstica e Civil. Sio Paulo: Martins Fontes, 2003, p. 25

4 Em suas palavras: “A natureza fez os homens tio iguais, quanto as
faculdades do corpo e do espirito que, embora por vezes se encontre
um homem manifestamente mais forte de corpo, ou de espirito mais
vivo do que outro, mesmo assim, quando se considera tudo isto em
conjunto, a diferenca entre um e outro homem nio ¢ suficientemente
consideravel para que qualquer um possa com base nela reclamar
qualquer beneficio a que outro nio posssa também aspirar, tal como
ele. Porque quanto a forga corporal o mais fraco tem forca suficiente
para matar o mais forte, quer por secreta maquinagao, quer aliando-se
com outros que se encontrem ameagados pelo mesmo perigo.” Cfr.
Leviata. .., p. 45

“HOBBES, Leviati. .., p. 46



Paola Coelho Gersztein 31

de superacdo definitiva: ele é um risco ou perigo sempre
iminente.”*

Lénio Luiz Streck e José Luis Bolzan de Morais
definem-no como uma hipdtese ligica negativa, sem existéncia
real. Esta hipotese reflete como seriam o homem e o
convivio entre os homens fora de um contexto social; é
uma abstragao cuja finalidade ¢ a /lgitimacio de uma sociedade
politica organizada®.

Ja o direito de natureza é a liberdade que todo
homem possui de usar seu poder, da forma que quiser, para
preservar sua propria natureza, sua propria vida. E a
liberdade, por sua vez, é a auséncia de impedimentos
externos para que esta preservacao seja garantida®’.

O homem hobbesiano é pensado sem quaisquer
parametros morais, centrado na autopreserva¢ao, que serd
mutuamente destrutiva na auséncia de uma for¢a que a
contenha.

Para garantir sua autopreservacdo e a prote¢ao
contra as invasoes estrangeiras, os homens conferem a um
homem ou a uma assembleia de homens o poder de reduzir
todas as vontades a2 uma sé vontade, todas as decisdes a
uma s6 decisdao. E aquele que detém todas estas vontades e
decisGes é o soberano, o Leviata®.

4 RIBEIRO, Renato Janine. Preficio in HOBBES, Thomas. Didlogo entre
um fildsofo e um jurista. 2* ed. Sao Paulo: Landy Editora, 2004, p. 23

4 STRECK, Lenio Luiz e MORAIS, José Luis Bolzan de. Ciéncia Politica
¢ Teoria do Estado. 6 ed. Porto Alegre: Livraria do Advogado, 2008, p.
30

¥ HOBBES, Leviata. .., p. 47

4 Consoante. HOBBES: “Pois gracas a esta autoridade que lhe é dada
por cada individuo no Estado, é-lhe conferido o uso de tamanho poder
e for¢a que o terror assim inspirado o torna capaz de conformar as
vontades de todos eles, no sentido da paz em seu préprio pafs, e pela
ajuda mitua contra os inimigos estrangeiros. E nele que consiste a
esséncia do Estado, a qual pode ser assim definida: Uma pessoa de
cujos atos uma grande multiddo, mediante pactos reciprocos uns com
os outros, foi instituida por cada um como autora, de modo a ela poder
usar a forca e os recursos de todos, da maneira que considerar



32 O antidecisionismo de Hannah Arendt

Assim, o contrato, instrumento de emancipa¢ao
contra o estado de natureza e de legitimacio do poder
politico®, nio se constitui em um momento Aistdrico, mas
em um momento /jgico, escolbido pelos homens™. Pereira
Coutinho classifica-o como uma “voluntaristica soberania a
ser estritamente obedecida, sob pena de ndo se cumprir o
seu proposito pacificador’'. H4 em Hobbes, portanto,
uma correspondéncia direta entre a soberania (“poder nu”)
e uma antropologia centrada na autopreservacao
mutuamente destrutiva™.

Como ja ressaltamos, a formagdo catélica de
Schmitt exerceu profunda influéncia sobre sua obra. Assim
¢ que Carl Schmitt, no papel de um “teélogo moralista”,
nao se preocupava em decidir questies politicas, mas em assentar
as bases éticas sobre as quais devem ser tomadas as decisoes. Seu
interesse repousava na necessidade de ordenacio do
sistema para alcancar as decisdes indispensaveis; um
sistema politico ordenado seria um Estado que pusesse fim
a guerra civil. Daf sua especial inclina¢ao ao pensamento de
Hobbes™.

Em suas palavras: “O Estado é para Hobbes a
evitagdo permanente da guerra civil gracas a um poder
gigantesco. Dai que um dos dois monstros, o Leviata, o
«Hstado», subjugue sempre o outro, o Behemoth, a
Revolucio™*.

conveniente, para assegurar a paz ¢ a defesa comum.” Cfr. Leviata. .., p.
61

¥ STRECK e MORAIS, Ciéneia. .., p. 30

50 COUTINHO, Luis Pedro Peteira. A Autoridade Moral da Constituicio:
Da fundamentagio da validade do Direito Constitucional. Coimbra Editora:
2009, p. 24

51 COUTINHO, A Autoridade. .., p. 24

52 COUTINHO, A Autoridad. .., p. 24-25

5 JRIBARNE, Manuel Fraga. Carl Schmitt: el hombre y la obra. In Revista
de Estudios Politicos, n® 122, Madrid, Mar¢o-Abril/1962, p. 9

5 SCHMITT, Catl. E/ Leviathan En la Teoria del Estado de Tomds Hobbes.
Buenos Aires. Struhart e Cia, sem data, p. 21



Paola Coelho Gersztein 33

Pode-se mesmo afirmar que, segundo Schmitt, o
Estado idealizado por Hobbes nio comporta direito de
resisténcia®, pois “O Leviatd de Hobbes, composto de
Deus e homem, animal e maquinas, ¢ o deus mortal que
aos homens traz paz e seguranga, € que por esta razdo —
nao em virtude do “direito divino dos reis” — exige
obediéncia absoluta. Frente a ele nao cabe direito algum de
resisténcia fundado em um direito superior ou distinto, ou
por motivos e argumentos religiosos™.

Paulo Otero esclarece ainda que, em Hobbes, o
direito de resisténcia considera-se #ransferido a quem exerce o
poder coercitive’’. Com efeito, o contrato €, em esséncia, a
transferéncia ao soberano do direito de resisténcia.

Afirma Schmitt que, em pleno Século XVII,
Hobbes concebeu, com clareza surpreendente, a ideia de
Estado como fruto da razio humana® E, ao definir o
Estado como um produto artificial do calculo humano,

% Segundo SCHMITT: “Em uma comunidade medieval, o «diteito de
resisténcia» feudal ou estamental contra um governante injusto ¢ coisa
evidente. O vassalo ou o estamento podem invocar um direito divino
como seu senhor feudal ou territorial. No Estado absoluto de Hobbes,
colocar o direito de resisténcia como “tal direito” no msmo plano que
o direito estatal, ¢ absolutamente absurdo desde o ponto de vista dos
fatos e desde o ponto de vista do direito. Frente ao “Leviatd”,
mecanismo de mando tecnicamente perfeito, todo poderoso e capaz de
aniquilar qualquer resisténcia, resulta praticamente va toda tentativa de
resistir.” Cfr. E/ Leviathan..., p. 45

5 SCHMITT, E/ Leviathan..., p. 51

57 OTERO, Paulo. Instituicies Politicas e Constitucionais. V. 1. Coimbra:
Almedina, 2007, p. 167

% PEREIRA COUTINHO adverte, no entanto, que embora a
construgido de Hobbes pretenda ser a primeira com “base cientifica”,
nao deixa de ser grandemente tributaria de Maquiavel. Em suas
palavras: “Mas onde Hobbes superara Maquiavel serd nos propositos
da sua construgio e, consequentemente, na estrutura e consequéncias
da mesma. O que esta em causa no Leviatd ndo ¢é apenas um «manual
do governante»... Pretende-se uma determinacdo «cientifica» do
«Governo».” Cfr. A Autoridade. .., p. 22



34 O antidecisionismo de Hannah Arendt

Hobbes deu um passo decisivo e frutifero para a
interpretagio antropolégica do homem™.

A analise dos pressupostos antropolégicos
subjacentes a constru¢iao politica é essencial para que se
compreenda determinado autor, ou determinado contexto
historico.

Com efeito, segundo Schmitt, todas as teorias do
Estado e ideias politicas poderiam ser examinadas quanto a
sua antropologia e classificadas segundo o critério de
considerar ou nio, consciente ou inconscientemente, um
ser humano “mau por natureza” ou “bom por natureza”.
Essa diferenciacao deve ser feita de forma sumaria e nao
em um sentido especialmente moral ou ético. O decisivo é
a controversa ou incontroversa concep¢ao do homem
como pressuposto de toda a ponderagao politica; decisiva é
a resposta a questao se o homem ¢é um ser “perigoso” ou
“in6cuo”.

Schmitt celebra Hobbes como “o tunico tedrico
politico de categoria que teria reconhecido no dominio
soberano a substincia decisionista da politica estatal”®'.

Mesmo na analise do Capitulo XXXVII do Leviata,
cujo teor é metafisico, dedicado aos milagres, Schmitt
reconhece o decisionismo hobbesiano®.

5% SCHMITT, E/ Leviathan..., p. 36-37

60 SCHMITT, O Conceito..., p. 63

0 HABERMAS, Liguidando. .., in SCHMITT, O Conceito. .., p. ix

02 Cfr. SCHMITT: “O leitor do capitulo 37 de seu «Leviati» tem de
aceitar que a cren¢a nos milagres é sempre uma supersticio e, no
melhor dos casos, resta somente um agnosticismo radical que
considera, talvez, possiveis algumas coisas, mas nenhuma verdadeira.
Mas também aqui HOBBES, o grande decisionista, segue fiel a seu
decisionismo. «Auctoritas, non Veritas.» Nada é verdadeiro: tudo é
mandato. Milagroso é tudo o que o poder soberano do Estado manda
crer como milagre, mas também o inverso — e aqui quase se toca O
limite do engano — os milagres deixam de sé-lo quando o Estado o
proibe. A critica racionalmente agnoéstica de crenca nos milagres, as
adeverténcias contra o engano e a farsa terminam assim: cada soberano
decide inapelavelmente dentro de sen priprio Estado o que ¢ milagre” Cfr. E/
Leviathan. .., p. 53



Paola Coelho Gersztein 35

Schmitt projeta em Hobbes a nogdo de soberania
desenvolvida em sua obra Teologia Politica, de 1922. Assim
como o Leviata s6 se constitui no poder que ele é ao
subjugar Behemoth, o Estado 5o se afirma como poder soberano
quando oprime a resisténcia revoluciondria®.

Lembremos que o Estado ¢ a guerra civil
continuamente impedida e que os seres humanos
pereceriam em estado de natureza, caso nao fossem salvos
pelas limitacdes impostas pelo poder soberano®™. Soberano é
quem decide sobre o estado de excecio™ e o soberano, na tarefa de
prevenir a guerra de todos contra todos e de decidir sobre o
estado de excecio, deve, como esclarece Habermas:
“restringir para si a decisao sobre a definicio do que ¢é
publicamente considerado verdadeiro ou justo. Seu poder
de decisao ¢ a fonte de toda validade. O Estado unicamente
determina a confissio publica de seus cidadios”.

E ¢ justamente neste ponto que, segundo
Habermas, Schmitt encontra uma grave inconsequéncia no
pensamento de Hobbes: a diferenciacio entre “fé” e
“confissao” e a declaragao de neutralidade estatal perante a
fé particular, a confissio dos cidadaos. Somente o culto
publico subordina-se ao poder do Estado. Schmitt entende
que a ressalva do credo privado concedida por Hobbes ¢é o
caminho que leva a subjetividade da consciéncia civil e da
opinido privada, que, passo a passo, tornar-se-ao a forga
subversiva capaz de retirar o Leviata do trono®’.

Com a separagdo entre fé e confissio e, como
consequéncia, entre a esfera privada e a esfera publica,
Schmitt critica Hobbes por ocasionar um esvagiamento do
politico, vejamos: “Uma vez admitida a distingio entre o
foro interno e o externo, ja ¢ coisa decidida, pelo menos em
potencial, a superioridade do interno sobre o externo e, em

0 HABERMAS, Liguidando..., in SCHMITT, O Conceito. .., p. ix-x
4 HABERMAS, Liguidando. .., in SCHMITT, O Conceito..., p. x

05 SCHMITT, Teologia. .., p. 7

% HABERMAS, Liguidando. .., in SCHMITT, O Conceito. .., p. x

" HABERMAS, Liguidando. .., in SCHMITT, O Conceito. .., p. x



36 O antidecisionismo de Hannah Arendt

consequéncia, do privado sobre o publico. Ainda que se
acate a0 poder publico de forma expressa e incondicional, e
se respeite-o com toda lealdade, quando este Poder nao ¢é
mais que um poder publico, todo o poder externo esta, na
realidade, vazio e sem alma”®.

Diante desta “neutralizacio do poder publico frente
aos poderes da fé privados”, Schmitt reconhece em
Hobbes a origem do Estado Liberal”, cuja concepg¢io

encontrou no filosofo alemao um de seus maiores criticos.

8 SCHMITT, E/ Leviathan. .., p. 61

0 A expressio é de HABERMAS, in Liguidando..., in SCHMITT, O
Conceiro. .., p. xi

0 A titulo de exemplo, citamos trés passagens nas quais SCHMITT
reconhece em Hobbes a génese do Estado Liberal: “O que Hobbes
quer é por término a anarquia do direito de resisténcia feudal, canonico
ou estamental e a guerra civil permanentemente acesa; Opor ao
pluralismo medieval, as pretensGes das Igrejas e de outros poderes
“indiretos”, a unidade racional de um poder inequivoco, capaz de
proteger eficazmente, e de um sistema legal cujo funcionamento pode
ser reduzido a calculo. A este poder estatal racional incumbe fazer
frente a qualquer perigo politico, e neste sentido, assumir também a
responsabilidade pela prote¢ido e a seguranca dos suditos. Quando a
protecdo cessa, cessa o dever de obediéncia ¢ o Estado deixa de existir.
Recobra entio o individuo sua liberdade “natural”. A “relacio de
protecdo e obediéncia” é a pedra angular da construcdo politica de
HOBBES. Resulta facilmente concilidvel com os conceitos e com 0s
ideais do Estado de direito burgués.” Cfr. E/ Leviathan. .., p. 45.

“Muito antes de que se realizasse historicamente esta grande «machina
machinarumy legalista e muito antes de que se formulasse a expressio
do «positivismo da lei», Hobbes chegou a conceber a transformagdo do
direito em simples mandato legal preceptivo, relacionada com a
conversdo do Estado em um mecanismo impulsionado por motivaces
psicolégicas forcosas, de uma maneira tdo consequente e sistematica
que liquidou, ndo somente as no¢cdes medievais do «direito divino dos
reis», sendo também com todos os conceitos anteriores do Direito e da
Constituicdo entendidos em sentido substancial. E, pois, Hobbes, por
ambos os lados, precursor espiritual do Estado de direito e do Estado
constitucional burgués que ao longo do Século XIX se impde em todo
o ambito do continente europeu.” Cfr. E/ Leviathan. .., p. 67-68

“O Estado legal positivista ndo se forma como tipo histérico até o
Século XIX. Mas Hobbes ¢ o primeiro que concebe e da expressdo
conceitual clara a ideia do Estado como um “magnum artificium”,



Paola Coelho Gersztein 37

Paulo Otero ressalta que, apesar do forte componente
absolutista’" do modelo estatal idealizado por Hobbes, onde
se encontra parte substancial do conterido materializador do Estado
totalitirio”, o totalitarismo hobbesiano é contraditirio e assenta
numa  raiy indiidnalista, ao defender um poder estatal
limitado e, a0 mesmo tempo, um respeito aos interesses
individuais, pois sao estes que justificam a propria razao de
ser do Estado e, caso este nao os garanta, acabara por
desaparecer”.

Otero reconhece trés espécies de limites ao poder
soberano concebido por Hobbes: 1) a existéncia de direitos
inalienaveis cuja renuncia ou transferéncia pelo pacto que
originou o Estado seria vedada; ii) a existéncia de hipoteses
nas quais os suditos estariam isentos de obedecer ao
soberano, visto que a obediéncia estava diretamente ligada
a capacidade de protecao oferecida pelo governante; iii) a
limitagdo do poder soberano perante Deus ou perante a
propria Igreja Catolica™.

Vimos que o liga Hobbes a Schmitt ¢ uma base
antropolégica comum, relacionada a centralizagao do poder, e a
suposta racionalizagio das escolhas e decisoes por parte dos seres
humanos e do préprio soberano.

Mas, inobstante o cariter decisionista do
pensamento de Hobbes, reconhecido e aclamado por

tecnicamente perfeito, fabricado por homens, como uma maquina que
encontra seu “direito” e sua “verdade” em si mesma, ou seja, em seu
proprio rendimento e funcdo. Ademais, tampouco era distante do
genial pensador do Século XVII o enlace entre a suprema técnica e a
autoridade suprema.” Cfr. E/ Leviathan, p. 74.

W OTERO, Paulo. A Democracia Totalitiria — Do Estado Totalitirio a
Sociedade Totalitaria — A Influéncia do Totalitarismo na Democracia do Século
XXI, p. 58

2 OTERO, A Democracia. .., p. 58

3 OTERO, A Democracia. .., p. 59

* OTERO, A Democracia. . ., p. 58-59



38 O antidecisionismo de Hannah Arendt

Schmitt, este considerou equivocado o fato de Hobbes nao
haver transformado o Leviatd em um simbolo politico™.
Nas palavras de Pereira Coutinho: “Schmitt
compreende, no contexto do estertor da Republica de
Weimar, que uma concreta ordem politica que opere
«exteriormente» a0 homem constitui uma aberracao, uma
impossibilidade antropolégica. E considera que Hobbes
havia falhado na configuragdo do Leviata como «mito
politico» ou como congtregador «simbolo politico»”".

75 Segundo SCHMITT: “Hobbes nio é um mitélogo e¢ nem é, ele
préprio, um mito. Se aproximou do mito apenas por sua imagem de
Leviatd. Mas se esgotou com seu proptrio mito, e sua tentativa de
reestabelecer a unidade natural fracassou. A imagem nido serviu para
expor de maneira segura e certa o inimigo, e, em contrapartida,
contribuiu efetivamente para que a ideia de unidade politica indivisivel
fosse derrocada por obra da destruicio dos poderes indiretos que
socavaram essa unidade até aniquila-la. Rica que é em conhecimentos
politicos ¢ em formulagdes exatas a obra de Hobbes, nela predomina
de tal maneira o pensamento sistematico, que mal podetia servir como
instrumento seguro de luta e arma para uma decisio simples e concreta.
A atitude cientifica de Hobbes, como todo racionalismo que se
aperfeicoa na técnica, tem cardter ativista e exige um cosmos
inteiramente fundado no trabalho consciente do homem. Mas nem
todo ativismo filoséfico, nem toda doutrina da acdo sdo por si
pensamento politico. Hobbes viu certeiramente que os conceitos e
distingbes eram armas da luta politica. O que Hans freyer diz a respeito
de Hegel, que este havia «ignorado o cariter de encruzilhada inerente a
agdo politica», pode ser aplicar, de forma ainda melhor, ao sistema
filosofico de Hobbes. Do ponto de vista historico, a situagdo da teoria
politica de hobbes, na Inglaterra do Século XVII, era totalmente
desesperada, porque seus conceitos contradiziam a realidade politica
concreta daquele pafs, como as serenas maximas objetivas de Maquiavel
contradiziam as da Italia. As armas espirituais criadas por Hobbes nio
serviram a sua proépria causa. E as armas sao, como certeiramente disse
Hegel, a propria esséncia dos lutadores. Porém, mesmo em seu
fracasso, Hobbes continua sendo um incomparavel mestre politico.
Nao ha filésofo algum cujos conceitos tenham influenciado tanto e,
mesmo que por rejeicdo, tenham repercutido, também para seu
prejuizo, em seus préprios pensamentos.” Cfr. E/ Leviathan. .., p. 84-85
76 COUTINHO, A Autoridade. .., p. 99



Paola Coelho Gersztein 39

O que Schmitt sabe é que o poder é necessario,
como elemento basico da arquitetura social, “nao porque o
homem seja um lobo para o homem, mas precisamente
potque o homen seja um homem para o homens”" .

Comungamos da opinido de Ivis Gandra da Silva
Martins, segundo a qual, no perfodo em que o
conhecimento era quase nenhum e em que o homem
primitivo via, em todos os fenomenos da natureza, forcas
superiores as suas, tranformando-os em deuses, ¢ possivel
crer que as liderangas tribais e a sua sucessao baseavam-se,
quase exclusivamente, no temor aos inimigos externos e na
confianga acerca da capacidade de seus chefes’™.

A teoria de Hobbes, ao fundamentar o Estado
Absoluto e, no entendimento de Schmitt, ao lancar as
sementes para o nascimento do Estado Liberal Burgués,
refere-se a0 homem moderno, nao ao homem primitivo. E
¢ o homem moderno, na premissa antropolégica da teoria
hobbesiana, que obedece ao poder soberano simplesmente
porque o teme. Se a obediéncia é baseada no medo, este
constitui o fundamento do poder politico, o que desconsidera
frontalmente a /legitimidade deste poder.

Nesta linha, Pereira Coutinho ressalta que a
monarquia absolutista de Hobbes jamais existiu e que, ao
longo da histéria, existiram apenas monarquias absolutas
fundadas em uma ideia de transcendéncia do poder real, ou
com qualquer outro ideal de poder absoluto que as
transcendesse enquanto mero “poder nu”, ou como “poder
meramente temido””. Assim, a partir do momento em que
o ideario do poder divino dos reis caiu por terra, ainda que
O monarca mantivesse a seguranga, seu poder nio se
sustentaria.

O mesmo autor é peremptoério ao afirmar que “um
poder politico «nu», constitui uma aberragao tedrica, uma

7 IRIBARNE, Carl Schmitt...., p. 11-12

8 MARTINS, Ives Gandra da Silva. Uwa Breve Teoria do Poder. Sao
Paulo: Revista dos Tribunais, 2009, p. 11

7 COUTINHO, A Autoridade. .., p. 27



40 O antidecisionismo de Hannah Arendt

impossibilidade antropoldgica, face a natureza nao bestial
dos homens e ao poder politico capaz de convocar a
obediéncia de homens™.

O Leviata ¢é teoria. Hobbes, face a fragilidade de
seus pressupostos antropologicos, foi incapaz de apreender
uma experiéncia politica efetivamente existente. O homem
nao ¢ uma besta centrada em sua autopreservagao e
nenhum poder assenta-se meramente no poder que exerce
sobre os individuos.

Sobre o conceito do homem hobbesiano, Pereira
Coutinho cita Sheldon Wolin, cuja assertividade merece
transcricdo: “o homem hobbesiano constitui matéria
politica muito pobre. Falta-lhe um elemento basico que
todos os filésofos politicos, desde Platio, nunca
negligenciaram. E que Rousseau viria a formular: a matéria
do poder nao pode ser encontrada no sujeito passivamente
obediente, mas no sujeito com a capacidade de se
identificar ativamente com seus governantes. O soberano
hobbesiano permanecia impossivelmente fora de uma
sociedade constituida por homens, um Arquimedes sem
qualquer outra vantagem sendo a permitida pelo medo. Ao
poder de Hobbes falta o apoio da sociedade, porque a
sociedade, ela mesma, nada mais é aqui do que um espago
conjunto de individuos separados™'.

A politica, por exceléncia, deve ser capaz de suscitar
a lealdade, pois o homem, enquanto criatura moral, nao se
preocupa somente com a autopreservacio, mas com O
autorrespeito. Tanto ¢é que mesmo as experiéncias
totalitarias mais violentas tém como alicerces a propaganda
e a ideologia, como se vera adiante.

Assim, resta claro que 0s  pressupostos
antropolégicos de Hobbes falharam, seja em relagio ao
homem em geral (“homem médio” ou “ homem do
povo”), que sd obedece a um poder que reconhece como digno de sua
lealdade; seja em relacao ao soberano, cujo existéncia e cujo

80 COUTINHO, A Autoridade. . ., p. 26
81 COUTINHO, A Autoridade. . ., p. 96



Paola Coelho Gersztein 41

poder deven: refletir uma ideia de bem a ser lealmente obedecida, nio
sendo o terror e a capacidade de oferecer prote¢do os
unicos elementos capazes de suscitar a lealdade e a
obediéncia.

O homem deve reconbecer na ordem politica uma
ideia de bem que suscite sua lealdade e, como consequéncia, sua
obediéncia. Se assim ndo fosse, os regimes totalitarios
poderiam ser implantados somente através do terror, o que
nao ocorre, tendo sempre de recorrer a um relevante
aparato propagandistico e ideol6gico™.

Os regimes totalitarios s6 sio compreendidos a luz
da teoria idealista ou subjetivista, cuja concep¢io revela que
ao homem corresponde uma distintiva dimensao moral. O
conjunto de normas a que o homem vincula-se nio ¢
meramente coercivo, ndo se impde de fora. E uma ordem
que ele reconhece como boa e justa, pois projeta uma ideia
de bem e de justica que estrutura sua consciéncia moral, ja
que um homem ¢é um ser social, normativo e auto-
interpretado. O homem sabe que estd a cumprir normas, ao
contrario dos animais, que as cumprem por instinto®.

82 Neste sentido PEREIRA COUTINHO esclarece: “Historicamente
nenhum poder politico se definiu exclusivamente por referéncia ao
poder que exerce. Nenhum poder politico deixou de ser estruturado
por referéncia a uma ideologia que, wma vez assumida pelos homens (ou
pelos homens que constituiram a base de apoio que qualquer politico
tem de ter) lhes permitiu compreender a sna obediéncia ao mesmo poder enguanto
obediéncia a si mesmos, isto é, assimilar a sua experiéncia de obediéncia ao
poder politico enquanto obediéncia Jfealmente devida.” Cfr. A
Autoridade. . ., p. 26

83 Segundo o magistério de PEREIRA COUTINHO: “Caso se apele,
para efeitos de simplificacéo, a contraposicdo corrente entre idealismo,
por um lado, e mecanicismo, por outro, o exposto até o momento pode
entender-se como relevante da defesa de uma perspectiva idealista. Na
verdade, o que se tem vindo a verificar é o fato de ser prépria do
homem uma distintiva dimensio moral (uma inescapavel
parametriza¢ao moral), sendo que a sua leal integragao numa ordem (ou
leal subordinagio a mesma) releva de o mesmo nela reconhecer
refletida uma ideia parametrizadora de bem que haja interiorizado no
ambito da cultura em que participa. E sendo que uma ordem s6 se
possibilita, ndo enquanto ordem meramente temida (ndo enquanto



42 O antidecisionismo de Hannah Arendt

Pode-se afirmar que o falhango antropoldgico de
Hobbes baseia-se em uma concep¢do mecanicista,
objetivista, biolégica ou instintiva do homem, ao entender
que este simplesmente responde aos estimulos (no caso,
medo e busca pela autopreservagdo) e que obedece a um
determinado conjunto de normas porque este é coercivo,
ao condicionar seu comportamento humano a partir de
fora, como um mero comando externo (“homem lobo do
homem”).

Entretanto, é indiscutivel que a Filosofia Politica
Moderna, notadamente por ocasido das duas guerras
mundiais, produziu um exercicio de fundamentagao do
Estado insubordinado as exigéncias do Direito, concebido
como exemplo maximo e autonomo da soberania, cujo
exemplo mais revelador encontra-se na obra de Carl
Schmitt, por vezes chamado de “um Hobbes coerente e
radical, nao somente por haver recuperado nogdes
fundamentais a partir da ideia do estado de guerra, mas
também por reivindicar a vigéncia tedrica da soberania”®.

Mesmo com as assinaladas criticas formuladas por
Schmitt ao pensamento de Hobbes, a influéncia da teoria
hobbesiana sobre o pensamento de Schmitt é irrefutavel,
pois, ao contrario do que aspirava Kant e a tradicao do
formalismo juridico alemao, Carl Schmitt demonstra que,
face a crise do Estado liberal — cujo momento mais
significativo é a Constitui¢ado de Weimar — o Estado
racional monopolizador da forca teorizado por Jean Bodin,
Thomas Hobbes e Max Weber comecou a perder, no
Século XX, a unidade e o poder de decisao que lhe seriam
devidos®.

ordem condicionante da atuagdo humana “a partir de fora”), mas
enquanto ordem a qual sejam referidos deveres “sentidos” como tal no
ambito daquela ideia (estruturante do que se designa por identidade).”
Ctr. A Auntoridade. . ., p. 129-130

8 ASTORGA, E/ Laberinto. .., p. 44

8 ASTORGA, E/ Laberinto. .., p. 47



Paola Coelho Gersztein 43

Assim ¢ que, como assinala Pereira Coutinho:
“Inspirando-se confessadamente em Hobbes, Schmitt
pretende que, ao contexto desagregador de Weimar, se
responda igualmente com a constru¢ao de um Leviata — «a
época reclama uma decisaol» — mas agora entendido como
uma «situagao total de unidade e ordenagao politicas» e nao
apenas como uma situac¢io total de ordenagio politica™.

As criticas aos pressupostos antropologicos de
Hobbes nido implicam a dissolu¢io ou o abandono dos
principios fundamentais que justificam a existéncia do
Estado e da politica. Como afirma Astorga, Schmitt
agudamente observou os deslocamentos que sofria a forma
unitaria do Estado com a emergéncia de novos tipos de
guerra, incluida a guerra de guerrilhas. E “reivindicou
sistematicamente a possibilidade da soberania entendida de
um modo radical: como poder de decisao excepcional que
se define em um plano nacional e no internacional a partir
da relagio amigo-inimigo”, tendo como pano de fundo o
controle e o “direito a guerra™.

1.2. A decisao como critério do politico

Segundo Habermas, Schmitt ndio é um cientista
social e nao se interessa por um conceito analitico de poder
politico, mas pergunta, como um filésofo tradicional, pela
“esséncia” do politico™.

Bernardo Ferreira, por sua vez, adverte para o
carater marcadamente polémico da obra de Schmitt e
afirma que em cada um de seus textos ¢ possivel identificar,
com relativa facilidade, um antagonismo concreto como

8 COUTINHO, A Auntoridade. .., p. 98
87 ASTORGA, E/ Laberinto. .., p. 47-48
8 HABERMAS, Liguidando. .., in SCHMITT, O Conceito..., p. viii



44 O antidecisionismo de Hannah Arendt

motivo®”. A inimizade tem um papel estrutural, ela é um
ponto de vista epistemoldgico e, como tal, é interno ao
processo de conhecimento. Assim, a atitude polémica que
marca a obra de Carl Schmitt resulta de uma concepgao politica
do conhecimento”.

A compreensao schmittiana do politico engloba os
conceitos de homogeneidade democratica, decisao, estado
de excecdo, soberania, teologia politica e distingdo entre
amigo e inimigo”".

O conceito de homogeneidade do povo,
estritamente relacionado a noc¢do de amigo-inimigo na
compreensio politica, recupera a unidade de duas
dimensdes importantes que aparecem na CONCEPGAO
ocidental da origem do Estado: a potestas do povo romano
(egitimidade) e a auctoritas do senado (legalidade). Estas
dimensoes estao de tal forma unidas que o povo e sua
representa¢ao concebem-se como uma unidade superior: o
Estado™.

8 Para SCHMITT: “Ewm primeiro lugar, todas as representa¢des, palavras
e conceitos politicos possuem um sentido polémico; eles tém em vista
uma divergéncia concreta, estdo vinculados a uma situagdo concreta,
cuja ultima consequéncia constitui um agrupamento do tipo amigo-
inimigo (que se expressa em guerra ou revolucdo) e se convertem em
abstracbes vazias e fantisticas quando desaparece essa situagio.
Palavras como Estado, republica, sociedade, classe, e ademais:
soberania, Estado de direito, absolutismo, ditadura, plano, Estado
neutro ou total etc. sio incompreensiveis quando nio se sabe quem
deve ser, in concreto, atingido, combatido, negado e refutado com tal
palavra. (...) Em segundo lugar. no estilo da polémica intra-estatal
quotidiana, «politico» ¢é empregado hoje, frequentemente, com o
mesmo significado de «politico-partidario»; a inevitavel falta de
objetividade de todas as decisdes politicas, a qual é apenas o reflexo da
diferenciagdo amigo-inimigo imanente a todo comportamento
politico.” Cfr. O Conceito..., p. 32-34

% FERREIRA, Bernardo. Swjeito ¢ Ordem: Romantismo e Decisionismo no
Pensamento de Carl Schmitt. In Revista de Ciéncias Sociais, Rio de Janeiro,
v. 45, n° 4, 2002, p. 599-600

1 OLIVEIRA e MACHADO, Entre Schmitt. .., p. 5524

92 SALGADO, Apresentacio in SCHMITT, Legalidad. . ., p. xvii



Paola Coelho Gersztein 45

Carl Schmitt é categérico: “O conceito de Estado
pressupde o conceito do Politico™”.

Schmitt assinala que a palavra Estado designa com
singular acerto a particularidade desta moderna formagao
politica, pois oferece a conexdao verbal e mental com a
palavra status. O status amplo da unidade politica relativiza e
absorve todas as outras relagdes estatais, particularmente,
estamentos e Igreja. O szatus politico converte-se no status
em sentido absoluto. O Estado moderno é soberano; seu
poder, indivisivel. Sua wunidade politica pressupoe
qualidades como a clausura e a impermeabilidade™.

Consoante sua significagdo literal e sua origem
historica, o Estado é uma condicio de caracteristicas
especiais de um povo, o sfatus perante os diversos status
individuais e coletivos. Segundo Schmitt, todas as
caracteristicas desta representacao (status e povo) adquirem
seu sentido através da caracteristica essencial do politico e
s6 sdo compreensiveis quando se compreende a esséncia do
politico™.

Para Schmitt, o conceito do politico sé pode ser
alcangado por meio da identificagio e da verificagdo das
categorias especificamente politicas. Em suas palavras: “A
diferenciagao especificamente politica, a qual podem ser
relacionadas as agdes e os motivos politicos, ¢ a
diferenciagdo entre amigo e inimigo, fornecendo uma
definicio conceitual no sentido de um critério, nao como
defini¢io exaustiva ou expressio de contetido™.

Schmitt contrapde a distingdo politica a outras
formas de diferenciacdo, baseadas na moral, na estética, na
rentabilidade e na utilidade, vejamos: “O inimigo politico
ndo precisa ser moralmente mau, ndo precisa ser
esteticamente feio; ele ndo tem que se apresentar como
concorrente econémico e, talvez, pode até mesmo parecer

9 SCHMITT, O Conceito..., p. 19
9% SCHMITT, Teoria...,p. 70

% SCHMITT, O Coneeito..., p. 19
% SCHMITT, O Coneeito..., p. 27



46 O antidecisionismo de Hannah Arendt

vantajoso fazer negbcios com ele. Ele é precisamente o
outro, o desconhecido e, para sua esséncia, basta que ele
seja, em um  sentido  especialmente  intenso,
existencialmente algo diferente e desconhecido, de modo
que, em caso extremo, sejam possiveis conflitos com ele, os
quais nao podem ser decididos nem através de uma
normalizacio geral empreendida antecipadamente, nem
através da sentenca de um terceiro “nao envolvido” e
destarte, “imparcial””.

Pode-se inferir, portanto, que a diferenca é uma
condigao para a inimigade, pois esta se contrapoe a nog¢ao de
homogeneidade.

Para Schmitt, s6 ha uma ideia verdadeiramente
democratica: a igualdade, pois esta constitui o fundamento
de todas as outras igualdades™.

Governante e governado encontram-se em uma
situagdo de igualdade indissociavel, resultante da
homogeneidade nacional do povo™.

Pereira Coutinho assinala que, segundo Schmitt, “o
conceito de igualdade ¢ um conceito politico e como todo
o conceito politico auténtico deve relacionar-se com a
possibilidade de wuma distingao”. Desta maneira, a
democracia nao se alicerca na indistingao de todos os
homens, mas somente na pertinéncia a um determinado
povo. Esta pertinéncia pode ser determinada por fatores
diversos: as ideias de raca comum; destino comum; as
crencas; a tradicdo. A igualdade que corresponde a esséncia
da democracia, portanto, dirige-se ao interior'” e nio ao

b

97 SCHMITT, O Coneeito..., p. 28

% MENDES, Gilmar Ferreira. Apresentagio in SCHMITT, Catl. O
Guardido da Constituigdo. Belo Horizonte: Del Rey, 2007, p. xii

9 SALGADO, Apresentagao in SCHMITT, Legalidade. .., p. xiv

100 Com efeito, SCHMITT afirma: “O Estado enquanto unidade
politica normativa concentrou em si mesmo uma enorme competéncia:
a possibilidade de fazer guerra e, assim, de dispor abertamente sobre a
vida das pessoas. Isto em virtude do fato de que o jus belli contém tal
disposicio; significa a dupla possibilidade: exigir de membros do
proprio povo prontidio para morrer e prontidao para matar, e matar



Paola Coelho Gersztein 47

exterior: “dentro do ser de um Estado democratico todos
os cidadios sio iguais™'"".

Como afirma Dyzenhaus, no lugar da democracia
parlamentar, Schmitt propée um lider verdadeiramente
democratico, que ganha a aclamagdo do povo ao articular
uma visao unificadora da homogeneidade substantiva das pessoas.
Este lider faz uma verdadeira decisao politica, soberana. Tal
decisdo distingue claramente entre amigo e inimigo e tenta
estabelecer uma sociedade composta apenas de amigos, ou
seja, daqueles que se enquadrem nos critérios de
homogeneidade substantiva'”.

A democracia nacional na concep¢ao schmittiana
assenta-se no ezhos substancial de um povo e nio ¢
incompativel com a intersubjetividade dos cidadaos,
enquanto se entende essa intersubjetividade como
reciproco  reconhecimento da  igualdade e, por
consequéncia, da liberdade. Cidadao é aquele que exerce os
direitos politicos e assume os deveres mais graves da
comunidade. E o citoyen, o homem politico, e nao o
bourgeois, o homem privado, quem faz a democracia'”.

Ja inimigo é somente o inimigo pziblico, pois tudo o
que se refere a um conjunto semelhante de pessoas,
especialmente a todo um povo, torna-se priblico'™.

Schmitt afirma que ao Estado como unidade
essencialmente politica pertence o jus belli, isto é, a real

pessoas do lado inimigo. Mas o desempenho de um Estado normal
consiste, sobretudo, em obtetr dentro do Estado e de seu territério uma
pacificagdo completa, produzindo “tranquilidade, seguranca e ordem” e
criando, assim, a situacdo normal; esta é o requisito para que as normas
juridicas possam ter eficicia absoluta, pois toda norma pressupde uma
situacdo normal e nenhuma norma pode ter validade para uma situagio
que lhe ¢é plenamente anormal. Em situacGes criticas, esta necessidade
de pacificagdo intra-estatal leva a que o Estado, como unidade politica,
enquanto existir, também determine, por si mesmo, o «inimigo
internon.” Cfr. O Conceito. .., p. 49

101 COUTINHO, A Autoridade. .., p. 101

102 DYZENHAUS, Why...,p. 2

13 SALGADO, Apresentacao in SCHMITT, Legalidade. .., p. viii

104 SCHMITT, O Coneeito..., p. 30



48 O antidecisionismo de Hannah Arendt

possibilidade de determinar o inimigo por for¢a de decisao
propria e de combaté-lo'™. E nesta decisio que reside a
esséncia da existéncia politica de um povo e, quando nio
ha capacidade ou vontade para fazer esta distingao, ele
cessa sua existéncia politica'”.

A distingao que determina o conceito do politico e,
por consequéncia, torna-se pressuposto da concep¢ao de
Estado, é, em suma, uma decisao soberana que distingue
amigo e inimigo de determinado povo, considerado em um
contexto de homogeneidade nacional. Com efeito, Schmitt
afirma: “O cerne do politico ndo ¢ a inimizade pura e
simplesmente, e sim a distindo entre amigo e inimigo,
pressupondo ambos, amigo ¢ inimigo”""”.

Esta distingdo que, como visto, compoe 0s
conceitos de decisaio e de soberania preceituados por
Schmitt, ¢, em certa medida, tributaria do pensamento de
Hobbes, ao relacionar o critério que distingue o politico a
protecao contra os “inimigos externos” de determinado

108
povo .

105 SCHMITT, O Conceito. .., p. 48

106 SCHMITT, O Coneeito. .., p. 53

107 SCHMITT, Catl. Teoria do Partisan. Belo Horizonte: Del Rey, 2009,
p. 240

108 Cfr. SCHMITT: “Se um povo teme os incomodos ¢ o risco de uma
existéncia politica, havera, sem ddvida, um outro povo que lhe ajudara
com esses incomodos ao assumir sua «protegio contra inimigos
externos» e, com isso, assume também o dominio politico; assim, em
virtude da eterna relagdo entre protegio e obediéncia, é o protetor que
determinara o inimigo. Nesse principio se baseia ndo somente a ordem
feudal e a relagdo entre senhor e vassalo, entre chefe e sequaz, entre
patrio e clientela, que faz apenas com que esse principio se evidencie
de forma especialmente nitida e aberta, sem encobri-lo; nido ha
nenhuma relacdo de superioridade e inferioridade, nenhuma
legitimidade ou legalidade razoavel sem a relagdo existente entre
protecio e obediéncia. O protego ergo obligo é o cogito ergo sum do Estado, e
uma teoria do Estado que nio toma consciéncia sistematica dessa frase,
permanece um fragmento insuficiente. HOBBES (no final da edicio
inglesa de 1651, p. 396) caracterizou-o como o verdadeiro objetivo de
seu «Leviatd», que é mostrar novamente aos homens a «wutual relation
between Protection and Obedience», cuja observancia inquebrantavel se faz



Paola Coelho Gersztein 49

1.3. A decisao como fundamento da
ordem constitucional

Para Carl Schmitt, toda a Constitui¢do valida resulta
de uma decisio politica. Essa decisio politica deve ser
compreendida com um ato de vontade emanado de uma
forca ou autoridade. Esta forca ou autoridade Carl Schmitt
identifica como poder constituinte.

Nessa perspectiva, a validade da Constituicao nao
esta vinculada aos valores que esta expressa, mas, sim, na
sua radicacdo em um ato de vontade constituinte. Schmitt
defende, efetivamente, que o conteudo valorativo da norma
nio importa'” para sua validade, pois esta é determinada
pela existéncia de uma decisio soberana e nido pelos
contornos de seus preceitos.

Ao mesmo tempo, nenhuma norma ¢ legitima em si
mesma, nenhum comando normativo retira dele mesmo
seu principio de validade'", tampouco ¢ possivel encontrar
tal fundamento em qualquer outro preceito juridico. Com
efeito, Schmitt separa a decisao, da ordem juridica que esta
cria. A decisao é anterior a esta ordem, decorre de um ato
de vontade, ndo tendo raizes em nenhuma estrutura legal
ou normativa. Ou seja, o decisionismo inaugura uma ordem
sem estar, na sua esséncia, vinculado a ela''’. A decisdo é
suficiente per s.

exigir tanto pela natureza humana como pelo Direito divino.” Cfr. O
Conceito. .., p. 56

109 DYZENHAUS, Legality..., p. 58

110 FERREIRA, Sweito. .., p. 617-618

11 SA, Alexandre Franco de. O Poder pelo Poder: Ficgio ¢ Ordem no combate
de Carl Schmitt em torno do Poder. lisboa: Centro de Filosofia da
Universidade de Lisboa, 2009, p. 206-207



50 O antidecisionismo de Hannah Arendt

Nesse sentido, a ordem juridica ndo esta assentada
em valores naturais ou legais, pelo contrario, seu
fundamento é o ato decisério de um sujeito existente.
Trata-se, portanto, de uma fonte material, consubstanciada
na existencia fatica e prévia do sujeito que emite vontade na
forma de uma decisio, como bem esclarece Schmitt na
seguinte passagem: “Uma Constitui¢ao é legitima — isto &,
reconhecida, nio somente como situacio de fato, mas
também como ordenamento juridico — quando a for¢a e a
autoridade do Poder Constituinte em que descansa sua
decisdo ¢ reconhecida. A decisao politica adotada sobre o
modo e a forma da existéncia estatal, que integra a
substancia da Constitui¢do, ¢ valida, porque a unidade
politica de cuja Constitui¢ao se trata, existe, € o sujeito do
Poder Constituinte pode fixar o modo e a forma desta
existéncia. Nao necessita justificar-se em uma norma ética
ou juridica; tem seu sentido na existéncia politica. Uma
norma nao seria adequada a fundar nada aqui. O especial
modo da existéncia politica nao necessita nem pode ser
legitimado™""?.

Ao adotar esse entendimento, Schmitt pode
distinguir o direito natural da Constitui¢ao positiva. Assim,
o primeiro é um conjunto de valores justos; enquanto a
segunda é o resultado dos ja mencionados atos
constituintes de vontade ou decisdes. E a constituicio
positiva que tem validade e, portanto, afirma-se como
norma. Logo, ¢ a decisio que confere validade a norma,
sendo o fundamento do ordenamento juridico, de sua forca
vinculante e do dever de obediéncia que este inspira.

Assim, é a fonte de wvalidade da Constituicio
positiva que a distingue do direito natural, como afirma
Schmitt: “Na realidade, uma Constitui¢ao ¢é valida quando
emana de um poder (é dizer, for¢a ou autoridade)
constituinte e se estabelece por sua vontade. A palavra
“vontade” significa, em contraste com simples normas,

112 SCHMITT, Catl. Teoria de la Constitucion. Madrid: Alianza, 1982, p.
104



Paola Coelho Gersztein 51

uma magnitude do Ser como origem de um Dever-ser. A
vontade se da de um modo existencial: sua forca ou
autoridade reside em seu ser. Uma norma pode valer
quando ¢ justa; entdo a concatenagao sistematica conduz ao
direito natural e ndo a Constituicao positiva: ou bem uma
norma vale porque esta positivamente ordenada, ou seja,
por virtude de uma vontade existente. Uma norma nunca
se estabelece por si mesma (este ¢ um modo fantastico de
falar), sendo que se reconhece como justa porque ¢
derivada de preceitos cuja esséncia é também justica e nio
s6 positivismo, ou seja, verdadeira realidade ordenadora”".

E importante ressaltar que ndo estamos a falar de
qualquer decisdo. O decisionismo de Schmitt refere-se,
como ja asseveramos alhures, as decisdes genuinamente
politicas, manifestacdbes de vontade Dbasilares tao
fundamentais que afirmam a natureza da ordem legal'",
definem a forma de existir de um povo e, em especial,
identificam esse proprio povo estabelecendo os conceitos
de amigo e inimigo'”. Dai tais decisdes servirem de fonte
de validade a toda a ordem constitucional.

Uma vez inviabilizada a decisao esta obstaculizada
também a instituicio de um sistema normativo valido.

A fundacao da ordem juridica depende, entio, da
existéncia de um sujeito e da capacidade deste para tomar
decisbdes dessa natureza. Como ressaltamos anteriormente,
a questdo da decisao remete a competéncia para decidir. A
tese de Schmitt torna-se mais clara se percebermos na
forma como ele insiste em distinguir e, efetivamente,
contrapor, romantismo e decisionismo'".

O sujeito romantico, de acordo com o filésofo, é
incapaz de decisao; enquanto o decisionismo ¢ revelado em

113 SCHMITT, Teoria..., p. 34-35

14 DYZENHAUS, David. Legality and Legitimacy — Carl Schmitt, Hans
Kelsen and Hermann Heller in Weimar. Oxtord: Oxford University Press,
1997, p. 39

115 COUTINHO, A Autoridade. .., p. 101

116 FERREIRA, Sweito. .., p. 600



52 O antidecisionismo de Hannah Arendt

decisdes politicas fundamentais e determinantes. Ao
mesmo tempo, a incapacidade de o sujeito romantico
decidir decorre do fato de que este nao é capaz de conceber
uma ordem disciplinadora da realidade e impositiva para
todos os individuos que serao obrigados a sujeitar-se a
ela'”.

Ora, se o romantismo opoem-se ao decisionismo
porque o homem romantico é incapaz de pensar uma
ordem normativa ordenadora da realidade, o decisionismo
¢ caracterizado por envolver decisGes construtivas de uma
ordem normativa e, consequentemente, juridico-positiva.

Fica claro, entao, que, para o filésofo, é da
habilidade deciosinista que, em ultima instancia, confira
forca normativa ao ordenamento juridico. Em outras
palavras, o direito que obriga ¢ aquele fundado na decisao.

Alids, o que distingue uma Constitui¢ao de qualquer
outra lei é o fato de esta ser constituida por decisdes
politicas reguladoras da forma de viver de uma determinada
comunidade e determinantes da natureza da ordem
constituida.

Sendo assim, a luz do exemplo alemao, Schmitt
constata que: “A  Constituicdo de Weimar ¢é uma
Constituicao  porque contém as decisdes politicas
fundamentais sobre a forma de existéncia do povo
alemio”""®,

A forga da qual se origina a ordem constitucional,
pot 6bvio, é pré-existente a essa mesma ordem. Por isso, ao
afirmar que a Constitui¢io resulta de um ato de vontade,
Schmitt estd, de fato, afirmando que o autor dessa decisao
voluntaria antecede a ordem juridica.

Tendo em vista que a Constituigado positiva ¢
fundada em uma decisio e vontades de um sujeito pré-
existente, a unidade politica objeto das normas
constitucionais é anterior a essa mesma norma. Ou seja,
nao ¢ a Constituicio que cria uma unidade politica, esta tao

7 FERREIRA, Sweito. .., p. 616-617
118 SCHMITT, Teorsa. .., p. 52



Paola Coelho Gersztein 53

somente revela uma unidade pré-existente autora de uma
decisio constituinte e vinculante. A ordem juridica ndo esta
apta a construir um Estado nem a inovar por meio da
producao de uma unidade, Isso porque a comunidade
unificada a que a ordem juridica dirige-se a antecede.

Nas palavras do autor: “A Constituigdo em sentido
positivo surge mediante um ato do poder constituinte. O ato
constituinte nao contém como tal quaisquer normas, mas, e
precisamente por um unico momento de decisao, a
totalidade da unidade politica considerada em sua particular
forma de existéncia. Este ato constitui a forma e modo da
unidade politica, cuja existéncia ¢ anterior. Nao ¢é, pois, que
a unidade politica surja porque se tenha “dado uma
Constitui¢ao”. A Constituicao em sentido positivo contém
somente a determinagiao consciente da concreta forma de
conjunto pela qual se pronuncia ou decide a unidade
politica. Esta forma pode mudar. Pode-se introduzir
fundamentalmente novas formas sem que o Estado, ou
seja, a unidade politica do povo, cesse. Mas sempre ha no
ato constituinte um sujeito capaz de produzir, que o realiza
com a vontade de dar uma Constituicao. Tal Constituicao é
uma decisdo consciente que a unidade politica, através do
titular do poder constituinte, adota por si mesma ¢ di a si
mesma”™®.

A existéncia de uma vontade prévia é, dessa forma,
pressuposto de toda Constituicio'”. Adotando uma
perspectiva histérica, Schmitt pretende demonstrar essa
dinamica no surgimento de novos Estados, bem como em
movimentos revolucionarios e esclarece: “Na fundacio de
novos Estados (como no ano 1975 nos Estados Unidos da
América, ou no ano 1919 com a fundacio da
Tchecoslovaquia), ou em revolugdes sociais fundamentais
(Franga, 1789; Russia, 1918), apresenta-se com maior
clareza este cariater da Constituicio como uma decisio
consciente que fixa a existéncia politica em sua forma

119 SCHMITT, Teoria..., p. 45-46
120 SCHMITT, Teora..., p. 46



54 O antidecisionismo de Hannah Arendt

concreta de ser. Com isso pode surgir também com a maior
facilidade a ideia de que uma Constitui¢do ha de fundar
sempre um novo Estado, erro que se explica, de outra
parte, pela confusio da Constituicdo com um “pacto
social” (mediante o qual se funda a unidade politica). Outro
erro ligado com isso consiste em considerar a Constitui¢ao
como uma codificagio exaustiva. A unidade da
Constituicdao, no entanto, nao reside nela mesma, mas na
unidade politica, cuja particular forma de existéncia fixa-se
mediante o ato constituinte”.'*!

Mais adiante, o autor explora ainda mais o exemplo
da Revolucdo Francesa. Segundo Schmitt, o movimento de
1789 e a ordem constitucional a que este deu origem s6 foi
possivel porque o povo francés percebeu sua capacidade
ativa no campo politico, seu poder de determinagao sobre
sua propria existéncia politica. A partir dessa constatagao, a
decisao mais ampla acerca do modo particular de existéncia
dos franceses esta no ato desse povo de conferir a si
mesmo uma Constituicio'*.

Ficam, assim, delineados dois estagios constituintes.
O primeiro é o ato de reconhecimento da existéncia de um
povo que é, por si s6, um ato constituinte. O segundo é
atuacdo desse povo quando confere a si mesmo uma
Constituicao.

O raciocinio do autor, todavia, nao se restringe as
ordens politicas recém constituidas ou profundamente
transformadas, toda ordem juridica depende de um ato
constituinte, isto ¢, de uma decisio de um sujeito apto a
manifestar uma vontade uma norma positiva.

Segundo Schmitt: “Toda lei, como regulacio
normativa, e também a lei constitucional, necessita para sua
validade em udltimo termo de uma decisao politica prévia,
adotada por um poder ou autoridade politicamente

existente'?,

121 SCHMITT, Teoria..., p. 46
122 SCHMITT, Teoria...,p. 71
123 SCHMITT, Teoria..., p. 46



Paola Coelho Gersztein 55

Quanto ao poder constituinte esse pode ser
exercido por um sujeito que decide ou por uma pluralidade
de sujeitos, o que é importa é que esteja presente no
mundo real uma instancia apta a, por meio da manifestagao
consciente de vontade, decidir. Assim, sao titulares do
poder constituinte o povo na democracia ¢ 0 monarca na
monarquia auténtica'*.

Schmitt identifica, entdo, dois elementos como
componentes essenciais do ordenamento juridico: (i) o
elemento normativo do direito; (i) o elemento concreto,
fundado na existéncia efetiva de uma autoridade ou poder
constituinte.

E no elemento concreto que Schmitt vai encontrar
um modo de demonstrar a unidade presente nas ordens
juridico-constitucionais. Segundo o autor, ¢ admissivel
encontrar diversidade nas Leis Constitucionais. A unidade,
com efeito, esta presente na decisao fundamental originaria
da ordem normativa, seja ela resultante de um sujeito ou de
uma pluralidade de sujeitos. Desse modo, essa unidade
decisoria, tal e qual a existéncia prévia daquele que decide, é
pressuposto da Constituicio. Sua importancia nao deve,
pois, ser subestimada.

Frente ao decisionimso e a unidade que este
expressa, todas as Leis Constitucionais sio secundarias'?,
dado que sao dependentes e fundadas na base estabelecida
por atos decisorios.

Em sua Teoria da Constitui¢io, Schmitt pensa a
Constituicao, no ambito de um Estado democratico, como
uma decisio que emana do povo. O povo, porém, nao é
definido como um amalgama de tendéncias heterogéneas,
tampouco a Constitui¢ao ¢ o resultado de um pacto entre
os diferentes grupos sociais e politicos.

O povo, segundo o autor — e como ja ressaltamos
neste trabalho — é uma vontade unitaria e homogeénea, que
inadmite qualquer forma de discidéncia. Suas decisdes sao

124 SCHMITT, Teoria..., p. 47
125 SCHMITT, Teoria..., p. 47



56 O antidecisionismo de Hannah Arendt

igualmente univocas e, de resto, prestam-se a reafirmar a
unidade desse mesmo povo, agrupando os sujeitos entre
amigos e inimigos'*’. A homogeneidade do povo é entio
garantida pelo fato de que este é autodefinido por oposicao
20 inimigo'”.

De acordo com Schmit: “E necessario falar de uma
Constituicao como de uma unidade, e conservar entretanto
um sentido absoluto de Constituicao. Ao mesmo tempo, ¢é
preciso nao desconhecer a relatividade das distintas Leis
Constitucionais. A distincado entre Constituicio e lei
constitucional s6 é possivel, no entanto, porque a esséncia
da Constituicao nio esta contida em uma lei ou em uma
norma. No fundo de toda normatizacao reside uma decisao
politica do titular do poder constituinte, ou seja, do Povo
na Democracia e do Monarca na Monarquia auténtica”'*.

O sentido absoluto de Constitui¢io adotado por
Schmitt evidencia que o pensador niao confunde
Constituicao com Constituicao escrita, reafirmando seu
entendimento de que nao é a forma, mas a origem em um
ato decisério constituinte que caracteriza as normas
constitucionais, colocando-as como fundamento de
validade de todos as demais disposi¢des legais.

Segundo Dyzenhaus: “Ele quis resistir a tendéncia
liberal de equacionar «Constitui¢ao» com «Constituicao
escrita» ou com todas as leis que sdao validas por critérios
formais. Em particular, ele queria resistir a equagao de
constitucionalidade, com os impedimentos que uma
Constituicao escrita poderia expor para a alteragdo de
alguns dos seus componentes especificos, notadamente, ao
exigir mais do que uma maiortia simples™'”.

Schmitt aplica essa légica ao Estado alemao, nos
seguintes termos: “A unidade do Reich alemio nao
descansa naqueles 181 artigos e em sua vigéncia, mas na

126 FRANZE, De/ buen..., p. 184

127 COUTINHO, A Autoridad. .., p. 100
128 SCHMITT, Teorsa..., p. 47

129 DYZENHAUS, Legality. .., p. 52



Paola Coelho Gersztein 57

existéncia politica do povo alemio. A vontade do povo
alemdo — portanto, uma coisa existencial — funda a unidade
politica e juridica, mais além das contradi¢Oes sistematicas,
incongruéncias e obscuridades das leis constitucionais
concretas. A Constituicdo de Weimar vale porque o Povo
alemao se den esta Constituicio”™".

E afirma, ainda, que: “A Constituicao de Weimar
de 11 de Agosto de 1919 apoia-se no Poder Constituinte do
povo alemdo. A decisdo politica mais importante se acha
contida no preambulo: «O povo alemao se deu esta
Constituigao», e no artigo 1, nimero 2: «O poder do
Estado emana do povo». Estas frases indicam como
decisdes politicas concretas o fundamento juridico-positivo
da Constituicao de Weimar: o Poder Constituinte do Povo
alemao como Nagao, isto é, unidade com capacidade de
agir e consciente de sua existéncia politica”"".

Em suma, Carl Schitt atribui a palavra Constituigao,
em sua obra Teoria da Constitui¢dao, o conceito positivo de
Constituicao, onde a chamada lei fundamental nao tem por
conteudo essencial uma regulacao legal, mas, sim, uma
decisio politica'”, fundamento da ordem juridica, emanada
de um ator politico que ja existe e expressa uma unidade.
Nesse sentido, unidade e decisiao relacionam-se, na medida
em que a decisao expressa vontade homogénea e constitui
uma unidade politica por meio das definicao dos conceitos

de amigo e inimigo133 .

130 SCHMITT, Teora..., p. 35

131 SCHMITT, Teorsa..., p. 79

132 SCHMITT, Teoria..., p. 64-64

133 Nas palavras de PEREIRA COUTINHO: “Lida integralmente a
obra de Schmitt, tidos simultaneamente em conta o seu “conceito do
politico” e o seu “conceito absoluto de Constituicio” — o autor
pretende afrimar que uma Constituicio depende ultimamente de um
ato de decisdo soberana e que essa decisdo (decisdo existencial) ¢ aquela
que exprime a unidade politica de um povo por via da distin¢io entre
amigo e inimigo.”133 Cfr. A Autoridade. .., p. 102



58 O antidecisionismo de Hannah Arendt

1.4. A decisao como condi¢iao da
soberania

Soberano ¢ guem decide sobre o estado de excecio®*. Com
¢

esta assertiva, Carl Schmitt inaugura sua Teologia Politica e
sintetiza seu pensamento acerca da exce¢ao e da soberania.

Schmitt esclarece que o estado de excecio ¢ um
conceito geral da teoria do Estado, conceito que nio se
limita a qualquer ordem de necessidade ou estado de sitio.
O fato de o estado de exce¢ao adequar-se a definicao
juridica de soberania possui um motivo sistematico, légico-
juridico. Consoante Schmitt: “A decisdo sobre a excegao &,
em sentido eminente, decisao, pois uma norma geral, como
¢ apresentada pelo principio juridico normalmente valido,
jamais pode compreender uma exce¢ao absoluta e, por isso,
também, nio pode fundamentar, de forma completa, a
decisdo de um caso real, excepcional”'”.

A exce¢ao ¢ a hipotese nao abarcada pela
normalidade da norma geral, que deixaria de ser geral se a
contemplasse'™. Ela “escapa” ao ambito normativo, pela
impossibilidade estrutural de ser apreendida pela norma

134 SCHMITT, Teologia. .., p. 7

135 SCHMITT, Teologia. .., p. 7

136 Cfr. Schmitt: “A exce¢io ¢ mais interessante do que o caso normal.
O que ¢ normal nada prova, a exce¢io comprova tudo; ela ndo somente
confirma a regra, mas esta vive da excec¢do. Na exce¢do, a forca da vida
real transpbe a crosta mecdnica fixada na repeticio. Um tedlogo
protestante, no Século XIX, provou de que intensidade vital a reflexdo
teolégica pode ser capaz: «A excegdo explica o geral e a si mesma». E,
quando se quer estudar corretamente o caso geral, somente se precisa
observar uma real excecdo. Ela esclarece tudo de forma muito mais
clara que o geral em si. Com o tempo, fica-se farto do eterno discurso
sobre o geral; ha excegdes. Nao se podendo explica-las, também nio se
pode explicar o geral. Comumente, ndo se nota a dificuldade por nao se
pensar no geral com paixdo, porém com uma superficialidade cémoda.
A exce¢do, ao contritio, pensa o geral com paixdo enérgica.” Cfr.

Teologia. .., p. 15



Paola Coelho Gersztein 59

geral. Assim, a exce¢ao tem como pressuposto a existéncia
de lacunas no ordenamento juridico'”.

Justamente pela impossibilidade de ser subsumida,
circunscrita ou antecipada, a excec¢ao precisa ser declarada,
ou melhor, decidida'*®.

Segundo Schmitt, a situagdo normal nido revela o
verdadeiro substrato do poder estatal, pois, na normalidade,
a soberania ¢ limitada pelo ordenamento juridico. Ja a
situagdo excepcional — entendida como ameaga a existéncia
do Estado, extrema necessidade ou lacuna juridica — possui
aptidao para revelar a verdadeira esséncia do poder do
Estado, que continua a exercer a soberania sustentando-se
somente em uma decisdo autonoma. Auténoma porque
nao ha relacio logica entre a decisio e a norma geral
abstrata'”. Assim, a circunstancia de uma auténtica decisiao
desafia toda a delimitacio normativa'® e mostra que esta
classe de decisio é o fundamento ultimo de validade do
ordenamento juridico''. Com efeito, segundo Schmitt: “A
ordem juridica, como toda ordem, repousa em uma decisiao
e nio em uma norma”' ¥,

Como o conflito nao pode ser resolvido por meio
de uma norma reconhecida como incondicionalmente
valida, o fundamento ultimo da decisio nio obedece a
critérios de certeza racional'™. A decisio surge ex nibilo,
emana de um vazio normativo e, embora seja o
fundamento de validade da ordem, ndo possui em si
nenhum fundamento'*,

A decisao sobre o estado de exce¢do possui um
significado existencial. FEla desafia os padrées do
racionalismo, por for¢a de sua mera existéncia. Como

157 FRANZE, Del buen. .., p. 184

138 FERREIRA, Swjeito. ., p. 636

139 FRANZE, De/ buen..., p. 184

140 FERREIRA, Swjeito. ., p. 631

14 FRANZE, Dé/ buen..., p. 184

142 SCHMITT, Teologia. .., p. 11

14 FERREIRA, Swjeito. .., p. 630-631
14 FERREIRA, Swujeito. .., p. 634



60 O antidecisionismo de Hannah Arendt

afirma Richard Wolin, a filosofia politica de Schmitt é um
“decisionismo existencial” que “persistentemente retira-se
do tribunal da razdo humana para, assim, anunciar
impunemente certas verdades existenciais”'®.

Ao conceber uma decisio desprovida de
fundamento, Schmitt transforma o reconbecimento da
indeterminagio em um pré-requisito de determinagao da propria
orden™. Ele coloca o problema em termos deliberadamente
aporéticos: “a decisdo soberana tem a for¢a do direito
porque cria as condi¢oes de vigéncia do proéprio direito e
nao porque se funda em um direito antecedente”. A
existéncia de uma decisao dotada de legitimidade e capaz de
se impor publicamente é, como asseverado supra, uma
forma de conferir algum tipo de determinagio a
indetermina¢ao da vida politica. Para Bernardo Ferreira: “A
decisdo ¢, nessa perspectiva, um ato que extrai a sua forca
da contingéncia da realidade concreta e, a0 mesmo tempo,
interrompe a sua deriva, criando um estado de coisas em
que seja possivel a constitui¢ao normativa da vida comum.
A decisao pode ser pensada como um fator de «fixacao
ontolégica» da realidade concreta™?".

Nesta linha, decidir implica criar uma configuracao
de normalidade na qual as normas possam ter validade. A
decisio, portanto, assume um carater eminentemente
politico, pois surge de um nada normativo e tem como
premissa de sua efetividade o proprio conflito. O problema
transfere-se do fundamento da decisao para a decisao como
Sfundamento, o que remete a concep¢ao decisionista do direito
extraida do Capitulo XXVI do Leviata, citada de forma

recorrente por Schmitt: Auctoritas, non veritas facit legens*.

145 WOLIN, Richard. Carl/ Schmitt, Political Existencialism, and the Total
State. In Theory and Society, v. 19, n° 4, Agosto/1990, p. 398

146 FERREIRA, Sweito. .., p. 634

147 FERREIRA, Sweito. .., p. 633

148 FERREIRA, Sweito. .., p. 632



Paola Coelho Gersztein 61

Giorgio Agamben'” assinala que a insercio do
estado de exce¢ao na ordem juridica consiste na distin¢ao
entre dois elementos auténomos e fundamentais do
Direito: a norma (Nor) e a decisao (Entscheidung, Dezision).
Ao suspender a norma, o estado de exce¢ao “revela na sua
absoluta pureza um elemento formal especificamente
juridico: a decisao”™"".

Agamben define o estado de exce¢ao na doutrina de
Schmitt como “o lugar onde a oposi¢do entre a norma e a
sua atuagio atinge a maxima intensidade. F este um campo
de tensoes juridicas, em que um minimo de vigéncia formal
coincide com um maximo de aplicacdo real e vice-versa.
Mas também nesta zona extrema e, até, em virtude dela, os
dois elementos do direito mostram a sua profunda
coesiao”"!. Desta feita, “o contributo especifico da teoria
schmittiana ¢ justamente o de tornar possivel uma
articulagio entre estado de excegio e ordem juridica™™,

Diante desta situagao de faléncia normativa, na qual
restam patentes a impossibilidade de a excegao ser decidida
por uma norma geral e a necessidade de a excecdao ser
declarada e decidida, coloca-se a questaio da competéncia:
quem sera o sujeito competente para proferir a decisio que
surge ex nihilo e se torna o fundamento de validade do
préprio  direito?r  Consoante Schmitt: “No  significado
autonomo da decisao, o sujeito da decisao tem uma
importancia autonoma ao lado de seu conteudo. Para a
realidade da vida juridica, depende de quem decide. Ao lado
da questao da exatidao substancial, coloca-se a questao da
competéncia”'®.

149 AGAMBEN descreve um interessante debate entre Carl Schmitt e
Walter Benjamin acerca do estado de excec¢do. Contudo, tal debate foge
ao enfoque deste trabalho. Para saber mais, sugerimos a leitura da ja
citada obra Estado de Excepeao, Lisboa: Edigcoes 70, 2010, Capitulo 4, p.
83-99

150 AGAMBEN, Estado..., p. 58

151 AGAMBEN, Estado. .., p. 61

152 AGAMBEN, Estado. .., p. 56

153 SCHMITT, Teologia. .., p. 32



62 O antidecisionismo de Hannah Arendt

A determinag¢do do sujeito competente conduz a
no¢ao de soberania. Segundo Agamben: “Decisio, para
Schmitt, ¢ o nexo que une soberania e estado de
exceciao”™,

Schmitt pensa a excegdo e a decisao ew conjunto e em
Jfungdo do tema da soberania. A decisio genuina remete ao
estado de excegiao e é sempre uma decisio soberana. Sua
noc¢ao de soberania, portanto, refere-se a uma instancia de
decisdo ultima em um quadro de faléncia das referéncias
normativas'”.

Assim, para a Teologia Politica, a teoria do estado
de exce¢iao apresenta-se como a doutrina da soberania. A
ordem juridica necessariamente remete a decisio soberana a
capacidade de efetiva-la como direito. Esta decisao é uma
decisao politica da ordem juridica e, como tal, nio pode ser
juridicamente determinada. Torna-se entao necessario, para
a propria existéncia da sociedade enquanto sujeito politico,
a presen¢a permanente de um poder soberano capaz de
constitui-la como sociedade, ou seja, capaz de decidir a ordem
Juridica que realiza a unidade politica™.

Esta decisao, que é politica, soberana e constitui
fundamento de validade da ordem juridica, ao realizar a
unidade politica, engloba a efetivacgao da homogeneidade
democratica tratada no tépico anterior, necessaria, para
Schmitt, a distingdo entre amigo e inimigo e, portanto, a
propria constituicao do politico e da esséncia estatal.

Para sua efetivacao, segundo Schmitt: “O soberano
se coloca fora da ordem juridica normalmente vigente,
porém a ela pertence, pois ele é competente para a decisao
sobre se a Constituicao pode ser suspensa iz toto”".

Bernardo Ferreira ressalta que, ao instituir o estado
de exce¢do, “o soberano faz algo mais do que constatar

15 AGAMBEN, Estads. .., p. 88

155 FERREIRA, Sweito. .., p. 635

156 SA, Alexandre Franco de. Metamorfose do poder: prolegomenos schmittianos
a toda a sociedade futnra. Coimbra: Ariane, 2004, p. 67

157 SCHMITT, Teologia. .., p. 8



Paola Coelho Gersztein 63

uma situagao de conflito que escapa a normalidade, ele se
torna parte do proprio conflito e o assume como a
condicio de estabelecimento da ordem”"”.

Alexandre Franco de S4 assinala que, para Kelsen, o
Estado surge como um determinado sistema normativo
considerado em sua unidade, ¢ n3o como a manifestaciao de
um poder anterior e superior as normas que dele sio
emanadas. E é diante da teoria normativista de Kelsen que
Schmitt refere-se a impossibilidade de pensar o direito sem
a referéncia a uma ordem concreta anterior e a um poder
politico que, nio sendo juridicamente limitado, é o unico
capaz de o efetivar. Para Schmitt, é impossivel pensar o
direito (Rech?) sem a efetivagio do proprio direito
(Rechtsverwirklichung). E, diante de tal impossibilidade, o
direito s6 pode ser efetivado quando sustentado por um
poder politico que, sendo a expressio de uma ordem
politica concreta, surja como livre de qualquer circunscri¢ao
juridica. Assim, “a teologia politica schmittiana traduz-se
politicamente na defesa de que haja, no Estado, um poder
que permaneca na posse da soberania, um poder capaz de
decidir, quando necessario, um estado de excecdo a lei,
furtando-se quer a ideia liberal da soberania da lei, quer ao
plano liberal do préprio desaparecimento da soberania™"™.

Assim, enquanto para Carl Schmitt a soberania é o
monapdlio decisério'”, para Hans Kelsen a soberania é um
lugar normativo.

158 FERREIRA, Swjeito. .., p. 637

159 SA, Metamorfose. .., p. 67-68

160 Cfr. SCHMITT: “A norma necessita de um meio homogéneo. Essa
normalidade fatica ndo é somente um «mero pressuposto» que o jurista
pode ignorar. Ao contrario, pertence a sua validade imanente. Nio
existe norma que seja aplicavel ao caos. A ordem deve ser estabelecida
para que a ordem juridica tenha um sentido. Deve ser criada uma
situagdo normal, e soberano ¢é aquele que decide, definitivamente, sobre
se tal situagdo normal ¢ realmente dominante. Todo Direito é «direito
situacional». O soberano cria e garante a situacio como um todo na sua
completude. Ele tem o monopélio da dltima decisdo. Nisso repousa a
natureza da soberania estatal que, corretamente, deve ser definida,



64 O antidecisionismo de Hannah Arendt

Neste sentido, Pereira Coutinho afirma que o
contributo fundamental de Kelsen foi a identificacio do
fundamento originario de uma ordem nio como a swmma
potestas da qual sdo tributarias as doutrinas contemporaneas
do poder constituinte, mas como uma norma que se
encontra além do poder e que constitui o ato gerador de
uma normatividade valida'®.

Contudo, Pereira Coutinho discorda da forma
como se concebe tal Jugar normative, em suas palavras: “esse
lugar deve ser entendido, ndo como uma pressuposta #ora
Sfundamnetal (Grundnorm) com a estrutura de uma «norma
autorizadora» (de uma norma em branco de  competéncia
constituinte), mas como uma representada parametrizagdo moral
comungada pelos «participantes morais» numa comunidade politica
historicamente alcancada e ez cujo ambito ¢ reconhecida validade
o legitimidade a ordem on normatividade que a reflete (em
ptimeiro grau, 2 normatividade constitucional)'®.

O referido autor distingue a parametrizagio moral do
conceito de normatividade, assinalando que enquanto esta se
refere a um “conjunto de significados permissivos,
proibitivos ou prescritivos, uma parametrizagao moral é um
enquadramento em cujo ambito tais significados sdo
reconheciveis como validos, legitimos ou moralmente
autoritirios”™'®.

juridicamente, ndo como monopodlio coercitivo ou imperialista, mas
como monopolio decisério, em que a palavra decisio ¢ utilizada no
sentido geral ainda a ser estabelecido. O estado de excec¢do revela o
mais claramente possivel a esséncia da autoridade estatal. Nisso, a
decisio  distingue-se da norma juridica e (para formular
paradoxalmente), a autoridade comprova que, para criar direito, ela ndo
precisa ter razdo/direito.” Ctf. Teologia. .., p. 14. Novamente, o preceito
extraf{do do Leviata torna-se claro: Auctoritas, non veritas facit legem.

161 COUTINHO, Luis Pedro Peteira. Do gue a Repiiblica é: Uma Repiiblica
baseada na dignidade humana. In Estudos em homenagem ao Prof. Doutor
Martim de Albuquerque, v. 2, Lisboa, 2010, p. 192

162 COUTINHO, Do gue a Repiiblica. .., p. 193

163 COUTINHO, Do gue a Repiiblica. .., p. 194



Paola Coelho Gersztein 65

Comungamos o entendimento de Pereira Coutinho,
por entendermos que a decisdo, como proposta por Carl

Schmitt, surgida ex nzhilo, nao se revelou possivel ao longo
da historia.



66 O antidecisionismo de Hannah Arendt

O antidecisionismo de
Hannah Arendt

2.1. Alguns conceitos fundamentais

2.1.1. Agao, Fundagio e Natalidade

A teoria politica de Hannah Arendt desperta
acaloradas discussoes entre os defensores e os criticos de
suas principais ideias. Inobstante tais discussoes, ¢
incontroverso, diante de todos os autores abordados neste



Paola Coelho Gersztein 67

trabalho, o fato de Arendt ser uma severa ctitica da
Modernidade.

Seus dados biograficos, como ja ressaltamos,
marcaram profundamente o direcionamento de seus
estudos e a construcao de sua teoria politica.

Hannah Arendt retorna ao passado, mais
especificamente a Grécia antiga, para construir seu conceito
de politica. Inicialmente, analisa o conceito de liberdade
dos gregos para a constru¢ao de um conceito de liberdade
que nao seja individual, tal como proposto pelo liberalismo.
Ademais, o retorno ao passado classico também ocorre
como forma de negar toda a heranga existente na
Modernidade. A construcao dessas ideias ¢ realizada
fundamentalmente nas obras A Condigao Humana e Entre o
Passado e o Futuro'.

Em A Condi¢ao Humana, Arendt lanca bases para a
constru¢ao da politica. Tal conceituagio parte da
diferenciacao entre /labor, obra e acao. Baseando-se na busca
da imortalidade pelos atenienses, Arendt afirma que o que
separa labor e obra da agao seria a possibilidade de criagao
de permanéncia. Assim, o labor seria mera atividade de
manuten¢ao da vida, sem qualquer possibilidade de
permanéncia. Ja a obra implicaria trabalho humano para a
construcao, criando algo cuja permanéncia depende da agao
humana. Seu exemplo mais citado é o de que “uma cadeira
sem uso ¢ apenas um pedaco de madeira”'®.

A agdo, por sua vez, ¢ o conceito mais dificil de ser
formulado e consiste “na atividade puramente artificial
entre os individuos e que tem como precondigio a
igualdade e a pluralidade”'*.

A agdo seria o instrumento que possibilitaria ao
homem agir na esfera publica, modificando-a e criando
uma nova realidade.

164 AVRITZER, Leonardo. A¢do, Fundagio ¢ Auntoridade emr Hannah
Arendt. In Lua Nova, n° 68, 20006, p. 148

165 AVRITZER, Agao. .., p. 149-150

166 AVRITZER, Agao. .., p. 150



68 O antidecisionismo de Hannah Arendt

Ao fundamentar-se no conceito de ac¢ao, Arendt
defende que o reconhecimento do outro ¢ atividade
essencialmente humana, que nao poderia ser realizada por
meio do labor ou da obra. E, também, com base no
conceito de agao que ela formula a defesa e a conceituagao
de espago publico, ao afirmar que somente no espago
publico é possivel a realizagdio da acdo propriamente
dita'".

Arendt parte da polis ateniense para diferenciar estes
conceitos, pois era na polis que existia a clara distin¢ao entre
a esfera privada (onde era possivel realizar as vontades
inferiores como pequenos caprichos e tirania, ambito da
imposi¢ao da vontade de um sobre o outro, caracterizando
a violéncia) e a esfera publica (local de realizagdo das agoes
humanas de interesse coletivo)'®.

Arendt demonstra que a realizagio da acdo so ¢
possivel na esfera publica, no local de debate entre pessoas
iguais. Ela afirma categoricamente, em seu artigo .Action and
“The Pursuit of Happiness” (“A Ac¢do e a Procura da
Felicidade”), apresentado no Encontro Anual da Awmerican
Political Science Association, em 1960, que a felicidade — direito
previsto na Constituicio norte-americana — a partir da agao
politica, s6 pode ser realizada na vida publica. Para
exemplificar sua afirmacao, a autora cita o trecho de uma
carta de Thomas Jefferson para John Adams, na qual
Jefferson demonstra a Adams o desejo de que suas agoes
politicas sejam reconhecidas como corretas pelos demais
companheiros do Congresso, mesmo ap6s sua morte'”.

A auséncia de institucionalizacdo da agdo para os
gregos tornou-se um problema para Arendt que, a despeito
de sua preferéncia pelas praticas gregas, realiza um estudo

167 AVRITZER, Agao. .., p. 151

168 AVRITZER, Agao. .., p. 151

169 FIGUEIREDO, Lidia. O Pensamento Politico de Hannah Arendt: Uma
Revolugao Copernicana? In Revista Portuguesa de Filosofia, v. 58, Braga,
2002, p. 383



Paola Coelho Gersztein 69

das praticas romanas a fim de identificar um instrumento
que levasse a perpetuacio do conceito de agio'”.

Ao analisar a tradicdo romana, Arendt verifica que
0s romanos, ao contrario dos gregos, atribuem significativa
relevancia a atividade legislativa e, juntamente com o
principio expresso no brocardo pact sunt servanda, considera
esta  alternativa uma  resposta a  auséncia de
institucionalizagio da acio pelos gregos'’'. Destaque-se,
entretanto, que a autora atribui maior importancia a
tradicdo religiosa, que consistiria em repasse dos dogmas
entre as geracoes, do que a inviolabilidade do contrato.
Nesse sentido, Arendt atribui significativa relevancia a
capacidade de fazer promessas como resposta ao problema
da auséncia de institucionalizacdo da acao.

Além do elemento da continuidade da acao, outro
forte componente da tradicio romana influenciou a obra de
Arendt: a fundagdo. Segundo Arendt, Roma teve um
momento claro de fundag¢io (sua criagio como cidade
eterna) e detinha fortes elementos de tradicio'””. Leonardo
Avritzer destaca que, além dos aspectos da fundagao e
tradi¢do identificados por Arendt, os romanos entendiam
que a fundagio é um “ato de grandeza que deve ser
preservado indefinidamente”'”.

Como o poder provém da a¢ao em conjunto, ele
constitui um “ndés” que, segundo Arendt, parece necessitar
de um comeco estabelecido, um marco temporal no qual se
apoiar. F a fundacio, o ato instaurador do poder, que torna
0 “nbés” — e nao apenas cada homem e cada acdo — uma
realidade palpavel com caracteristicas proprias, fornecendo
também o principio de legitimidade aos atos dela

170 AVRITZER, Agao. .., p. 151
I AVRITZER, Agdo..., p.152
172 AVRITZER, Agdo..., p. 153
173 AVRITZER, Agdo..., p. 153



70 O antidecisionismo de Hannah Arendt

decotrentes. Todo poder legitimo'™ apela a essa instancia
passada'”.

Mas a analise de Arendt acerca da situacio romana
acaba por ter maior relagdo com a questao da autoridade do
que com a institucionalizagdo da agdo, pois a autoridade
estd intrinsecamente ligada 2 questio da hierarquia'”. E a
hierarquia, por sua vez, era elemento basilar da sociedade
romana.

Leonardo Avritzer afirma que a contraposi¢ao da
revisita de Arendt ao universo grego e romano acentua a
existéncia da contradi¢ao de dois grandes topicos da obra
da autora: a tentativa de reconstruir o argumento da
autoridade e a formulacio de um novo conceito de agao.
Para responder a esta contradi¢do, o referido comentarista
afirma que a compreensao da teoria politica de arendtiana
s6 ¢ possivel pela associacdo entre os conceitos de agao e
fundacio na Modernidade, por meio da natalidade,
entendida como um novo inicio'”.

O conceito de natalidade refere-se a0 novo comeco
de uma realidade politica e, segundo Arendt, ¢ intrinseco a
liberdade humana. Esse conceito é desenvolvido pela
autora em diversas obras e abrange as esferas publica e
privada'™.

Na esfera privada o conceito de natalidade ¢ literal:

cada nascimento atribui unicidade a condi¢ao humana, pois

174 Sobre a legitimidade do poder, ADEODATO adverte: “Um aspecto
peculiar no pensamento de Hannah Arendt, a este respeito, é que o
conceito de poder ndo admite adjetivacdo, a expressdo poder legitimo &
redundante, pois que o “poder” ilegitimo ndo ¢ poder mas comumente
quer referir-se a fenémenos completamente diversos: sdo eles a forca
individual ou vigor (strengh?), a forga (force) e a violéncia (violence).” Cfr. O
problema. .., p. 172

175 ADEODATO, O problema..., p. 177

176 AVRITZER, Agao. .., p. 152

177 AVRITZER, Agao. .., p. 154

118 Cfr. A Condigao Humana, As Origens do Totalitarismo, A Vida do Espirito
e Sobre a Revolugio.



Paola Coelho Gersztein 71

cada nascimento é nico e significa um novo comego. Esta
definicdo inspira-se nitidamente em Agostinho.

Na esfera publica, a natalidade significa a
possibilidade de um novo comego para as a¢oes politicas. A
fundacio é a natalidade levada a esfera publica politica'”.
Para elaborar esse conceito, Arendt baseou-se na
Revolu¢ao Hungara de 1956, que ainda constituirda objeto

de analise neste trabalho.
2.1.2. Liberdade

Ao tomar como exemplos as experiéncias do povo
romano — e também dos hebreus — Arendt assinala que foda
Sfundagao de uma nova comunidade politica tem a liberdade como
objetivo primordial, tanto no sentido negativo de liberacao da
opressao estrangeira, quanto no sentido positivo de
estabelecimento do espago publico como algo estavel e
tangfvel; afinal, a liberdade nao ¢é simplesmente a
consequéncia automatica de qualquer liberagio'.

Segundo Arendt, em que pese seu carater vital em
todas as esferas da vida humana, é na politica que o
fenémeno da liberdade assume fundamental importancia,
permeando todas as questdes que naquele campo surgem
ou que com ele colidem. No espago politico, a liberdade ¢,
a0 mesmo tempo, premissa ou condi¢io necessaria ao agir
politico e sua propria razao de ser. Ademais, conforme
Arendt: “Dificilmente podemos tocar em qualquer questao
politica sem, implicita ou explicitamente, abordarmos a
questdo da liberdade humana. Além disso, a liberdade nio é
apenas um entre muitos outros fenémenos e problemas da
esfera politica propriamente dita, como a justica ou o
poder, ou a igualdade; a liberdade, que sé raramente em
tempos de crise ou de revolugdo — se torna o alvo direto da
acao politica, constitui na verdade o motivo pelo qual os

179 ADEODATO, O problema. .., p. 178
180 ADEODATO, O problema. .., p. 177



72 O antidecisionismo de Hannah Arendt

homens vivem juntos no seio das organizagoes politicas.
Sem ela, a vida politica enquanto tal nem sequer faria
sentido. A raison d’étre da politica é a liberdade e o seu
campo de experiéncias é a acio™'*".

Arendt projeta luz sobre a tensdo existente na
relacio de interdependéncia entre o agir politico e a
liberdade ao tratar da formac¢io da j4 mencionada esfera
publica, espago em que o homem deixa a privacidade do lar
e interage com a realidade mundana. Em suas palavras:
“Sem wuma esfera publica politicamente garantida, a
liberdade fica sem espaco onde emergir. Claro que pode
sempre habitar no cora¢ao dos homens como desejo ou
vontade ou esperanca ou anseio; mas o cora¢do humano,
como todos sabemos, é um local bastante escuro, e o que
quer que aconte¢a na obscuridade dificilmente pode ser
considerado um fato demonstravel. A liberdade enquanto
fato demonstravel coincide com a politica, e as duas estdo
intimamente relacionadas”'™®.

Arendt ainda identifica a tensao entre a liberdade e
a politica (“liberdade politica como potencial libertagao face
a politica”) e destaca que era frequente a identificacao entre
liberdade politica e seguranca na obra dos pensadores
politicos dos Séculos XVII e XVIII, pois o fim maior de
determinado governo, segundo estes, era garantir a
seguranca, e esta, por seu turno, possibilitava o exercicio da
liberdade. Segundo Arendt: “Mesmo Montesquieu, embora
tivesse uma concep¢ao da politica nao apenas diferente,
mas muito mais elevada do que a de Hobbes ou de
Espinosa, chegava por vezes a identificar a liberdade
politica com a seguranga”™'®’.

Como ja afirmamos neste trabalho, a ideia de que o
poder instituido sustenta-se pelo medo ou pela seguranca

IIARENDT, Hannah. O gue ¢ a Liberdade? 1n Entre o Passado ¢ o Futuro -
Oito Exercicios sobre o Pensamento Politico. Lisboa: Relogio D “agua, 2008, p.
157-159.

182 ARENDT, O gue é a Liberdade?, p. 160-161

183 ARENDT, O que é a Liberdade?, p. 161









Paola Coelho Gersztein 75

campo, a autoridade sempre foi aceita com naturalidade,
tanto pela necessidade que tém as criancas de serem
guiadas por adultos, dada sua vulnerabilidade ou
incapacidade de sobreviverem sozinhas, como pela
necessidade de garantir a continuidade de uma civiliza¢ao
estabelecida. A autora destaca que varias formas de
governo autoritario valeram-se desta forma mais basica de
autoridade, que, portanto, ja ndo pode mais ser considerada
segura.

Arendt afirma que a perda de autoridade na
Modernidade é o resultado dos abalos sofridos pela
tradicdo e pela religido. A tradicdo, segundo a autora,
relaciona-se a seguranca e memoria capazes de atribuir
profundidade a existéncia humana. Assim, a perda da
tradi¢do, somada aos abalos sofridos pela religido em razao
das incongruéncias e paradoxos trazidos pela Idade
Moderna, sdo fatores diretamente relacionados a “perda da
fiabilidade e permanéncia no mundo”'®".

Ao analisar como os tedricos liberais e
conservadores lidaram com os temas “autoridade” e
“liberdade” desde o Século XIX, a autora critica o fato de
que as teorias liberais projetaram pouca luz sobre as
“diferencas de principio entre a restricao da liberdade nos
regimes autoritarios, a abolicdo da liberdade politica nas
ditaduras e nas tiranias, e a completa supressio da
espontaneidade, isto ¢é, das mais gerais e elementares
manifestacoes de liberdade humana, que sé os regimes
totalitarios pretendem alcancar, mediante os seus varios
métodos de condicionamento”'™.

Os liberais, segundo a autora, deixam de lado o fato
de que os governos autoritarios fundados na restricio da
liberdade permanecem a ela ligados porque se a
suprimissem por completo transformar-se-iam em tiranos.
Essas diferencas entre restricio, abolicio e completa
supressao da liberdade - prossegue - valem também para

187 ARENDT, O que é a Autoridade?, p. 109.
188 ARENDT. O que é a Autoridade?, p. 110



76 O antidecisionismo de Hannah Arendt

aferir a legitimidade do poder, dado que o progresso requer
uma continua perda do poder, independentemente da
origem deste, ponto ao qual também ¢é dada pouca atengao
pot parte dos pensadores liberais'.

Com base na analise das formas técnicas de
organiza¢ao do corpo politico ou aparelho de governo,
Arendt propoe a diferencia¢do técnica e estrutural entre
governo autoritario, tiranico e totalitairio através da
representacdo,  respectivamente, por trés  imagens
diferentes.

Segundo o esquema grafico formulado por Arendt
em seu ensaio O gue ¢ a Autoridade?, o governo autoritario
corresponderia a uma piramide, que teria a fonte de sua

189 Com efeito, ARENDT afirma: “Por detrds da identificacio liberal
entre totalitarismo e autoritarismo, e da concomitante inclinagdo para
ver tendéncias «totalitirias» em qualquer limitagdo autoritaria da
liberdade, encontra-se uma mais antiga confusio entre autoridade e
tirania, e entre poder legitimo e violéncia. A diferenga entre tirania e
governo autotitirio residiu sempre no seguinte: o tirano governa
segundo a sua propria vontade e interesse, enquanto que até o mais
draconiano governo autoritario ¢ limitado por leis. As agdes de um
governo autoritario sio controladas por um cdédigo que ndo foi feito
pelos homens (pensemos na lei da natureza ou nos Mandamentos de
Deus ou nas Ideias Platonicas) ou pelo menos ndo o foi por nenhum
dos homens que exercem efetivamente o poder. A fonte da autoridade
neste tipo de governo reside sempre numa forca exterior, que
transcende a esfera politica, for¢a essa de onde as autoridades retiram a
sua «autoridadey, isto ¢, a sua legitimidade, e face a qual o seu poder
pode ser controlado.(...) Os modernos defensores da autoridade, que,
mesmo nos curtos perfodos em que a opinido puablica fornece um
clima favoravel para o neo-conservadorismo, tém sempre consciéncia
de que a sua ¢ uma causa perdida, sio sempre os primeiros, claro, a
sublinhar essa diferenca entre tirania e autoridade. (...) Tirania e
totalitarismo tém sido novamente identificados; com a diferenca de que
agora o governo, se nao ¢ diretamente identificado com a democracia, é
pelo menos encarado como seu inevitavel resultado, isto é, com o
resultado do desaparecimento de todas as autoridades tradicionalmente
reconhecidas. No entanto, as diferencas existentes entre tirania e
ditadura por um lado, e dominacido totalitiria por outro, nio sio
menores do que as existentes entre autotitarismo e totalitarismo.” 18
Ctr. O que é a Autoridade?, p. 110-111



Paola Coelho Gersztein 77

autoridade nio em seu cume, mas acima dele e fora de si.
No topo da piramide encontrar-se-ia a sede do poder, que
perpassa gradualmente suas camadas até a base, integrando-
as, mas sofrendo nesse caminho progressiva reducao. Tal
estrutura hierarquica, segundo a autora, faz da forma
autoritaria de governo “a menos igualitiria de todas,
erigindo a desigualdade e a diferenciagaio em principios
onipresentes”"”".

A tirania, por seu turno, caracteriza-se pela igual
opressao de um sobre todos, e sua representagiao grafica
revelaria entre o topo — suspenso — e a base da piramide, as
baionetas, as armas que sustentam o poder. Na base da
piramide encontrar-se-ia “uma massa de individuos
cuidadosamente isolados, desintegrados e completamente
iguais entre si”"".

O governo totalitario, por fim, corresponderia a
uma cebola que teria em seu centro o lider. Deste modo, a
autoridade ou opressio, conforme seja sua forma de
integracao do corpo politico, partiria do centro, nio de
fora. Suas camadas “estdo relacionadas de tal modo que
cada uma forma a fachada numa direcao e o centro noutra,
ou seja, desempenha o papel de um mundo exterior normal
numa das faces, e o de um radicalismo extremo na outra.”
A autora destaca o modo como esta forma de governo
garante a manipulagao da realidade, de modo a conferir-lhe
estabilidade: “A grande vantagem desse sistema ¢ que,
mesmo em uma situagdo de governo totalitirio, o
movimento fornece a cada uma de suas camadas a fic¢do de
um mundo normal e, a0 mesmo tempo, consciéncia de ser
diferente dele e mais radical. Assim, os simpatizantes nas
chamadas organizac¢oes de fachada, cujas convicgdes s6 em
intensidade diferem das dos membros do partido, rodeiam
todo o movimento e providenciam uma enganadora
fachada de normalidade para o mundo exterior, devido a
sua auséncia de fanatismo e de extremismo, a0 mesmo

190 ARENDT, O gue é a Autoridade?, p. 112.
Y1 ARENDT, O que é a Autoridade?, p. 112



78 O antidecisionismo de Hannah Arendt

tempo que representam o mundo normal para o
movimento totalitirio, cujos membros acabam por
acreditar que as suas convicgdes s6 em grau diferem das
crencas das outras pessoas e que, desse modo, nunca
precisam de ser conscientes do abismo que separa o seu
mundo do mundo que de fato o rodeia”"*,

O governo totalitario ainda sera objeto de analise
neste trabalho.

Em sintese, o que se pretende ao tratar da
autoridade como um dos conceitos fundamentais ao
entendimento da teoria politica arendtiana ¢ a compreensao
de que, para nossa autora, a autoridade envolve obediéncia,
mas exclui coer¢do, ou seja, a obediéncia baseia-se em uma
relacdo de hierarquia que exclui a igualdade e a persuasio
mas também rejeita qualquer momento de forca ou

. A T
violéncia'®.

2.1.4. Vontade

O conceito de vontade é também essencial 2
compreensao da teoria politica de Hannah Arendt.

Andreas Kalyvas assinala que, para Arendt, a
vontade ¢ perigosa e instavel; pois ndo se fundamenta em
um discurso intersubjetivo, mas em um ser mitico e
individual. Arendt afirma que a vontade pertence ao reino
da mente, a liberdade interior, o que a torna irrelevante para
a liberdade politica, devendo, por esta razao, ser
desconsiderada para a agio e a vida piblica'™.

Esta conceituacao da vontade, entendida como
individual e pertencente ao reino interior, relaciona-se
diretamente ao conceito de soberania formulado por

192 ARENDT, O que é a Autoridade?, p. 112.

193 ADEODATO, O problema. .., p. 176

194 KALYVAS, Andreas. From the Act to the Decision - Hannah Arendt and
the Question of Decisionism. In Political Theoty, v. 32, n° 3, Junho/2004, p.
326



Paola Coelho Gersztein 79

Arendt. Segundo a pensadora, a soberania surge com a
introdugao da vontade na politica sob a forma de vontade
popular ou nacional, equivocadamente traduzidas como
esséncia da liberdade e da acio'™”.

Para Arendt, esta é uma das razdes dos horrores
ocorridos na Modernidade, pois a soberania e a vontade
impoem modelos totalitarios e desiguais, cujos governos
impositivos  destroem as mdltiplas  perspectivas e
possibilidades da  sociedade, tornando todos os
comportamentos homogéneos'”.

Em seu livto Sobre a Revolucao, Arendt realiza uma
ampliacao do conceito de soberania, ao fazer uma revisao
nas origens da vontade soberana e transferir sua analise da
Grécia antiga para o mundo ocidental cristao. Com essa
revisdo, a soberania foi definida como a vontade, entendida
tanto como uma escolha arbitraria individual entre as
opgoes ja existentes, quanto como uma decisao absoluta. O
conceito de vontade surge quando os homens sio
confrontados na escolha de obediéncia a uma lei divina ou
na escolha entre o bem e o mal. Segundo Kalyvas, o
cristianismo é a origem da soberania como o poder
absoluto para decidir arbitrariamente entre as opgdes de
oposicao, sem ser determinado ou compelido por forgas
externas. Tal conceito, além de referir-se a Igreja Catodlica,
também alcangou a politica, nas modalidades de soberania
estatal e popular, conceitos que influenciaram de forma
significativa a Revolu¢ao Francesa.

Kalyvas adverte que ao realizar duras criticas a
soberania como vontade, é possivel identificar grande
contradicdo na obra de Arendt, notadamente quando a
autora, ao tratar do totalitarismo, identifica a necessidade da
vontade humana para a realizacdo da agdo. Nessa situacio

195 KALYVAS, From the Act..., p. 326

196 Neste sentido, torna-se patente uma das contradi¢des entre o
pensamento de Hannah Arendt e Carl Schmitt, para quem a
homogeneidade do povo ¢ requisito essencial a democracia nacional,
como ja abordamos neste trabalho.



80 O antidecisionismo de Hannah Arendt

especifica, a vontade deixa de ser instavel. A pessoa que
quiser participar da vida publica deve guerer sair do sen
isolamento e ter consciéncia de que a participagdao politica
implica obrigacdes e responsabilidades. F a vontade de agir
que caracteriza suas nocoes de coragem e  heroismo,
correspondentes a sua interpretacdo peculiar da cidadania.
Cidadao ¢ aquele que opta por sofrer as consequéncias de
uma decisao de participar da vida publica com todas as suas
responsabilidades'”.

Contudo, ainda segundo Kalyvas, a contradi¢ao
entre os conceitos de vontade na teoria de Arendt é de
menor importancia na interpretacio global de seus
contributos. Para melhor compreender o conceito de
vontade, torna-se imperioso retornar aos estudos
arendtianos sobre a agdo. Nesses estudos, a capacidade de
fazer promessas ¢ apontada como o principal fator de
estabilizagdao, pois permite “lancar luzes” e fazer com que
os homens tenham o minimo de seguranca em relagdo a
incerteza do futuro'”.

Em seus estudos finais, Arendt altera
significativamente sua visao sobre a relagdao entre liberdade
e vontade. Em um de seus ultimos trabalhos, ela traz um
novo conceito de liberdade que pde em cheque a validade e
a coeréncia de sua critica a soberania. A pensadora afirma
que a liberdade pode ser definida como uma capacidade
interna do homem e também como wuma realidade politica.
Consoante Kalyvas, Arendt define o primeiro aspecto
como a “capacidade de comecat" e o segundo como o
"espaco de circulagdo entre os homens"'”.

Andreas Kalyvas afirma que em sua obra A da do
Espirito Hannah Arendt minimiza a relagdo entre livre-
arbitrio e comando cego, associando a nocao de livre-

arbitrio a0 seu conceito de liberdade politica (natalidade)™”.

7T KALYVAS, From the Act..., p. 333
198 KALYVAS, From the Act..., p. 333
19 KALYVAS, From the Act. .., p. 333
200 KALYVAS, From the Act..., p. 334



Paola Coelho Gersztein 81

De acordo com Kalyvas, existem duas grandes
questdes em relagdo a mudanga de interpretagio do
conceito de vontade na obra de Arendt: i) Explicar porque
o conceito de vontade foi redefinido; i) Entender como
essa redefini¢do altera a interpretagao de sua obra como um
todo.

Em relagio a primeira questio, o referido
comentador oferece trés interpretagdes.

Consoante sua primeira interpretagdo, Arendt
reconheceu algumas semelhangas entre a vontade e a
liberdade politica, como o fato de serem autodeterminadas
e desafiarem as relagOes ja existentes. Para Kalyvas, a
filosofia ocidental recusa o reconhecimento a natureza
daplice da vontade em razao da instabilidade e do
questionamento que ela ocasiona. Nesse aspecto, para o
comentador, o conceito arendtiano de liberdade de acdo
aproxima-se bastante da ideia schmittiana de decisio —
ambos sdo “milagres” do evento singular de criacio do
novo™".

Na segunda interpretacio formulada por Kalyvas,
Arendt atribui a vontade a capacidade humana de mudanca
e de criagao de algo novo no futuro. E a vontade que
diferencia o homem do animal e lhe atribui a possibilidade
de alterar seu futuro. Ao lado da acio e do discurso, Arendt
acrescenta a vontade livte como elemento caracteristico da
existéncia humana”,

Na terceira e mais importante interpretagao,
Kalyvas afirma que Arendt atribui a vontade um
importante papel na defini¢ao da liberdade humana: alguém
s6 ¢ livre quando pode decidir, assumindo todos os riscos e
consequéncias, se quer iniciar algo novo. Para o
comentador, nio ¢ coincidéncia que a redefinicao de
Arendt referente a vontade ocorra quando ela reexamina o
mal, pois a vontade passa a ser analisada em relagio ao
problema de julgar entre o certo e o errado. E a vontade

200 KALYVAS, From the Act..., p. 335
202 KALYVAS, From the Act..., p. 336



82 O antidecisionismo de Hannah Arendt

que permite a avaliagio moral das atitudes™”. Essa visio
possibilita duas interpretacdes da vontade como arbitrio.
Se, por um lado, é a vontade que individualiza os seres
humanos, sob outro prisma, a avaliagdgo moral e a
conscientiza¢ao em relagdo aos préprios atos sé se torna
possivel se o individuo assim desejar.

A formulacio do conceito de vontade elaborada
por Arendt sera importante a definicdlo de seu
antidecisionismo, como adiante demonstraremos.

2.2. O Totalitarismo

2.2.1. A formagao das massas

Em seu livto "As Origens do Totalitarismo", Arendt
analisa aquelas que considerou as duas formas genuinas de
governo totalitario exercidas durante o século XX: a
Alemanha nazi e a Russia stalinista.

Nesta obra, a autora descreve o fendmeno inicial
que tornou possivel a implantacao dos regimes totalitarios:
a formacao das massas.

Para Arendt, a implantagio de movimentos
totalitarios ¢ possivel onde quer que existam massas que,
por quaisquer motivos, desenvolveram certo gosto pela
organizac¢ao politica. Ao contrario do que seria desejavel, as
massas nao se unem pela consciéncia de um interesse
comum e falta-lhes a articulacio de classes que se expressa
em objetivos determinados, limitados e atingiveis. Segundo
a autora, o termo “massa’” so se aplica ao agrupamento de
pessoas que, devido ao seu numero ou a sua indiferenca —
ou a ambos — ndo se incorpora em uma Organiza¢io

203 KALYVAS, From the Act..., p. 336



Paola Coelho Gersztein 83

profissional ou sindicato de trabalhadores. Potencialmente,
as massas existem em qualquer pais e sio formadas pela
maioria das pessoas neutras e politicamente alienadas, que
nao se filiam a nenhum partido e raramente exercem o
poder de voto™.

Arendt demonstra que durante sua ascensao, tanto
o0 movimento totalitirio ocorrido na Alemanha, como os
movimentos comunistas europeus pos 1930, recrutaram os
seus membros dentre a massa de pessoas aparentemente
indiferentes que todos os outros partidos haviam
abandonado, face sua aparéncia demasiadamente apatica ou
esttipida, indigna de merecer atengio™”.

Portanto, a maioria dos adeptos a ambos os regimes
totalitarios era formada por elementos que nunca haviam
participado da politica. Isto permitiu a introducdo de
métodos inteiramente novos de propaganda que, associada
a indiferenca aos argumentos da oposi¢ao, permitiu que 0s
movimentos totalitarios, até entdo rejeitados pelo sistema
de partidos tradicionais, pudessem moldar um grupo que
nunca havia sido atingido por nenhum dos partidos
existentes. Assim, sem necessidade e também sem
capacidade para refutar argumentos contrarios, adotavam
métodos que levavam a morte em lugar da persuasao, ao
terror ao invés da conviccao.

Bastante elucidativas a este respeito sao as
afirmagoes feitas por Arendt acerca da sociedade alema, em
seu livto Ezhmann em Jerusalém — Uma reportagem sobre a
banalidade do mal, no qual a autora relata a “auto-ilusao”
alema™”.

204 ARENDT, Hannah. As Origens do Totalitarismo. 2* ed. Lisboa: Dom
Quixote, 20006, p. 413

205 ARENDT, As Origens. .., p. 413

206 Segundo Hannah Arendt: “Eichmann, porém, s6 precisava de
evocar o passado pata se para se convencer de que nio estava a mentir
a0s outros nem a enganar-se a si mesmo: nessa altura, tinha estado em
perfeita harmonia com o mundo em que vivia. E a sociedade alema,
com os seus oitenta milhGes de pessoas, tinha-se defendido da realidade
dos fatos exactamente da mesma maneira, com a mesma auto-ilusio, as



34 O antidecisionismo de Hannah Arendt

Aos partidos totalitarios, as discordias ideoldgicas
com outros partidos seriam desvantajosas somente se, entre
eles, existisse competicao real. Mas esta ndo existia, ja que
os movimentos totalitarios lidavam com pessoas que
tinham motivos para hostilizar igualmente todos os
partidos, como acentua Arendt ou simplesmente para
ignora-los, face sua indiferenca em relagio a politica™”.

Frente as massas indiferentes ao fenémeno politico
e, diante dos elementos catalisadores que a seguir serdo
analisados, foi possivel aos regimes totalitarios
estabelecerem-se na Alemanha nazi e na Russia stalinista.

Como assinalado por Arendt, as medidas tomadas
por Stalin com a introdugdo do Primeiro Plano Quinquenal
de 1928, quando o seu controle do Partido era quase
completo, demonstram que a transformagao das classes em

mesmas mentiras e a mesma estupidez que eram agora parte integrante
da mentalidade de Eichmann. Estas mentiras mudavam de ano para
ano. Muitas vezes, contradiziam-se. Pior ainda, n3o eram
necessariamente as mesmas consoante se destinassem aos diferentes
sectores da hierarquia do Partido ou o povo em geral. Mas a auto-ilusdo
tornara-se pratica cotrrente, quase um requisito moral de sobrevivéncia;
de tal modo que hoje, dezoito anos volvidos sobre o colapso do regime
nazi, quando o conteddo exacto dessas mentiras se encontra quase
totalmente esquecido, ainda é por vezes dificil acreditar que a mentira
nio se haja tornado parte integrante do caracter alemio. Durante a
guerra, a mentira mais eficaz com o povo em geral era o slogan da
“batalha predestinada do povo alemdo” (der Schicksalskampf des
deutschen Volkes). Lancado por Hitler ou por Goebbels, este “slogan”
facilitava o processo de auto-ilusao em trés aspectos: em primeiro lugar,
sugeria que aquela guerra ndo era uma guerra; em segundo, que tinha
sido desencadeada pelo destino e ndo pela Alemanha; e, em terceiro,
que era uma questdo de vida ou de morte para os alemies, que se viam
obrigados a escolher entre aniquilar os seus inimigos ou serem eles
proprios aniquilados.A  espantosa prontidio com que Eichmann
reconheceu, tanto na Argentina como em Jerusalém, os seus crimes,
nao foi mera consequéncia desta sua capacidade para se auto-iludir
(caracteristica de qualquer criminoso). Resultou, sobretudo, dessa
atmosfera generalizada de mentira sistematica que entdo reinava no
Terceiro Reich.” Cfr. Eichmann em Jerusalém —Uma reportagem sobre a
banalidade do mal. 2* ed. Coimbra: Tenacitas, 2003, p. 108-109

207 ARENDT, As Origens..., p. 414



Paola Coelho Gersztein 85

massas e a concomitante elimina¢ao da solidariedade grupal
sio condi¢oes sine gna non do dominio total*”.

2.2.2. Elementos catalisadores do nazismo:
Imperialismo e Antissemitismo

Porque aguele olhar nao acontecen entre dois homens, e,
se soubesse excplicar a fundo a natureza daquele olhar,
trocado como através da parede de vidro de um aquario
entre dois seres que habitam meios diferentes, também
saberia explicar a esséncia da grande loucura da terceira
Alemanba.
O que todos nds pensavamos e diziamos dos Alemaes
perceben-se naquele momento de forma imediata. O
cérebro que governava aqueles olhos azuis e aquelas
maos tratadas dizia: “Isto que esta a minha frente
pertence a wum género que, obviamente, ¢ oportuno
suprimir. No caso particular, ¢ preciso averignar antes
se por acaso nao contém algum elemento untilizavel.” E,
na minba cabeca, como sementes dentro de uma abibora
vagia: “Os olhos azwuis e os cabelos louros sdo
essencialmente  maldosos.  Nao — ha  comunicagao
possivel”.

Primo 1Levi

De forma sucinta, pode-se afirmar que, para
Hannah Arendt, o antissemitismo e o imperialismo foram
as correntes subterraneas da mentalidade europeia que se
cristalizaram no totalitarismo. Foram, em suma, os
catalisadores do nazismo.

A obra As Orgens do Totalitarismo trata do
imperialismo colonial estritamente europeu, que teve seu
fim marcado pela liquidacio do dominio britanico na India.
A histéria da desintegracio do Estado Nacional, como
assinalado por Arendt, continha quase todos os

208 ARENDT, As Origens. .., p. XXXVIII



86 O antidecisionismo de Hannah Arendt

ingredientes necessarios para gerar o subsequente
aparecimento dos movimentos e governos totalitarios. Isso
porque, antes da era imperialista ndo existia o fenémeno de
politica mundial, e, sem ele, a pretensio totalitiria de
governo global nio fatia sentido™”.

Apesar de ser relativamente comum a associagao
entre o fascismo italiano e o nazismo alemio, Arendt
esclarece: “Os nazistas sabiam perfeitamente que tinham
mais pontos em comum com o regime comunista de Stalin
do que com o fascismo italiano; e Mussolini, pela sua parte,
nao confiava muito na Alemanha nem tinha grande
admira¢ao por Hitler. Mas isto era algo que s6 os
verdadeiramente “poderosos” sabiam, especialmente na
Alemanha, e o mundo em geral nunca compreendeu bem
as diferencas profundas e decisivas que existem entre um
governo totalitairio e um governo fascista. Em nenhum
outro campo estas diferengas foram tio evidentes como na
forma como estes dois governos trataram a questio dos
judeus”*".

Jerome Kohn acentua que Arendt nao diz que o
racismo ou qualquer outro elemento do totalitarismo
cansaram os regimes de Hitler e Stalin, mas sim que seus
elementos ocultos, que incluem o antissemitismo, o
declinio do estado-nacio, o expancionismo per 57!, bem
como a alianca entre capital e ralé, eustalizaram os

movimentos a partir dos quais surgiram tais regimesm.

209 ARENDT, As Origens..., p. XXVII

210 ARENDT, Eichmann..., p. 244

211 Sobre o expancionismo per s, ARENDT esclarece: ‘“Nada
caracteriza melhor a politica de poder da era imperialista do que a
transformacao de objetivos de interesse nacional localizados, limitados
e, portanto, previsiveis, em busca ilimitada de poder, que ameaga
devastar e varrer o mundo inteiro sem qualquer finalidade definida, sem
alvo nacional e territorialmente delimitado e, portanto, sem nenhuma
direcdo previsivel.” Cfr. As Origens. .., p. XXIII

212 KOHN, Jerome. Arendt’s Concept and Description of Totalitarianism. In
Social Research, V. 69, N. 2, Summer 2002. p. 626



Paola Coelho Gersztein 87

O antissemitismo moderno foi um ataque aos
judeus em geral, propiciado por sua vinculagdio ao
fortalecimento do Estado, devido ao capital que detinham
e, em consequéncia, a absor¢ao das irritagdes da sociedade
civil. Com isso e o clima de suspeita generalizada que
domina os regimes totalitarios, face a propagacio de
mentiras ao seu respeito, os judeus tranformaram-se nos
“inimigos objetivos” do Estado totalitario.

Cabe recordar que a relagdo entre os “inimigos do
Estado” e a necessidade de uma decisao que os distinga e
possa, inclusive, levar a guerra ¢ a disponibilidade para
matar e para morrer, ¢ elemento essencial da nogao de
soberania concebida por Schmitt, que serviu de
fundamento ao regime de Hitler.

Também na Russia stalinista pode-se falar na nocao
de “inimigo”, porém, de uma forma mais diluida da forma
como ocorreu na Alemanha, ja que na Russia o terror foi
instituido  de  forma  mais  generalizada, como
demonstraremos no topico seguinte deste trabalho.

Nas palavras de Arendt: “...0 que sucedeu
relativamente 2 histéria do antissemitismo, isto é, o fato de
ter sido elaborada por nio judeus mentecaptos e por judeus
apologéticos, sendo  cuidadosamente  evitada  por
historiadores de reputacao, sucedeu mutatis  mutandis
relativamente a todos os elementos que se cristalizariam no
fendmeno  totalitario. Ambos os fendémenos —o
antissemitismo e o totalitarismo —mal haviam sido notados
pelos homens cultos, porque pertenciam a corrente
subterranea da histéria europeia, onde, longe da luz do
publico e da atencio dos homens esclarecidos, puderam
adquirir viruléncia inteiramente inesperada”".

O imperialismo, por sua vez, resultou da
emancipacao politica da burguesia, quando esta conseguiu
assumir a gestdo dos negocios de Estado.

213 ARENDT, As Origens..., p. XVIII



88 O antidecisionismo de Hannah Arendt

O imperialismo colonial provocou o racismo dos
europeus no contato com outros povos*, a intencido de
dominagdo global face a politica expansionista e, com a
burocracia, a vocagao para a ubiquidade, a onipresenca
estatal caracteristica do regime totalitario.

Esclarece Arendt que “antes da era imperialista nao
existia o fenomeno da politica mundial e, sem ele, a
pretensio totalititia de governo global nio teria sentido”*".

Como ressalta Elisabeth Young-Bruehl, aqueles que
nao pertenciam e nao foram protegidos por algum Estado
Nagcao, que eram supérfluos no sistema do Estado Nagao,
poderiam coadunar com a ideia de que eram os arianos
racialmente superiores ou de que constitufam a vanguarda

da hist6ria®'.

2.2.3. A propaganda totalitaria

As Origens do Totalitarismo trata da propaganda no
capitulo dedicado ao movimento totalitario, considerando-a
como um instrumento do totalitarismo, provavelmente o

mais relevante para enfrentar o mundo nao totalitario?".

214 Acerca do entrelagamento entre as nefastas consequéncias do
imperialismo e o racismo, citamos o lucido relato de PRIMO LEVI,
judeu italiano sobrevivente a Auschwitz: “Pode acontecer que muitos,
individuos ou povos, julguem, mais ou menos conscientemente, que
“todos os estrangeiros sdo inimigos”. Na maioria dos casos esta
convicgdo jaz no fundo dos espiritos como uma infec¢do latente:
manifesta-se apenas em actos esporadicos e desarticulados e ndo se
constitui num sistema de pensamento. Mas quando tal acontece,
quando o dogma ndo enunciado torna-se premissa maior de um
silogismo, entdo, no fim da cadeia, encontra-se o Lager. Ele é o
produto de uma concepcio do mundo levada as extremas
consequéncias com rigorosa coeréncia: enquanto a Concepgao
susbsistir, as consequéncias ameacam-nos.” Cfr. Se Isto ¢ um Homen.
Lisboa: Teorema, 2000, p. 9

215 ARENDT, As Origens. .., p. XXVII

216 YOUNG-Bruehl, Elisabeth. On the Origins of a New Totalitarianism. In
Social Research, V. 69, N. 2, Summer 2002. p. 577

217 ARENDT, As Origens. .., p. 455



Paola Coelho Gersztein 89

O entendimento de Arendt de que a propaganda ¢,
talvez, o elemento mais importante do totalitarismo,
corrobora sua ideia de que somente a ralé e a elite podem
ser atraidas pelo impeto do totalitarismo. As massas, por
sua vez, tém de ser conquistadas por meio da
propaganda®®. Foi a propaganda totalitiria que possibilitou
o fendomeno inicial que amparou a ascensio dos regimes
totalitarios: a formag¢ao das massas.

Arendt diferencia a doutrina ideoldgica, direcionada
aos iniciados do movimento, da propaganda, destinada ao
mundo exterior. Assevera que a relagao entre a propaganda
e a doutrinacdo ¢ inversamente proporcional ao tamanho
do movimento e da pressao externa. Assim, quanto menor
for o movimento, mais energia despendera na sua
propaganda. Por seu turno, quanto maior for a pressio
exercida pelo mundo exterior sobre os regimes totalitarios
—pressao que nao ¢é possivel ignorar totalmente mesmo
atras da "cortina de ferro" — mais ativa serd a propaganda
totalitaria. O fato essencial é que as necessidades da
propaganda sao sempre ditadas pela pressio exercida pelo
mundo exterior. Por si, os movimentos totalitirios niao
fazem propaganda, mas doutrinam®”.

Ja a doutrinagao, invariavelmente associada ao
terror, como se vera a seguir, ¢ diretamente proporcional a
forca dos movimentos ou ao isolamento dos governantes
totalitdtios que os protegem da interferéncia externa™’.

Segundo esta logica, de acordo com Arendt, a
propaganda totalitaria pode insultar o bom senso apenas
quando este perde sua validade. Entre curvar-se diante da
coeréncia rigida e fantasticamente ficticia de uma ideologia
e enfrentar a crescente decadéncia, com a anarquia e total
arbitrariedade que lhe sdo inerentes, as massas escolherdo o
primeiro caminho, dispostas a pagar por isso inclusive com
sacrificios individuais, ndo porque sejam simplesmente

218 ARENDT, As Origens..., p. 451
219 ARENDT, As Origens..., pp. 453-454
220 ARENDT, As Origens..., p. 454



90 O antidecisionismo de Hannah Arendt

estupidas ou perversas, mas porque, no desastre geral, essa
fuga permite-lhes manter um minimo de dignidade™"'.

“Dignidade” que, em nossa opinido, consiste em
mais um auto-engano dentre as inimeras ilusGes e mentiras
perpetradas pelos movimentos totalitarios.

Pereira Coutinho leciona: “Com efeito, nenhum poder
politico ¢ moralmente neutro; sendo tal verdadeiro também no
que diz respeito aos poderes totalitarios do século XX. O
que se revela, de modo particular, ao nivel da sua
propaganda, aquela que procurou suscitar a /lealdade sem a
qual a subsisténcia de nenhum poder é pensavel. Tal
propaganda apelou sempre, nio a qualquer neutralidade
moral, mas antes a um recentramento moral no que ao valor ou
dignidade dos homens diz respeito”**.

Prossegue Pereira Coutinho: “Nas experiéncias
totalitirias que conhecemos, tal propaganda revelou
invariavelmente uma monstruosa sagacidade: interferiu na
interpretacio que o homem tem do seu valor e do valor
dos outros homens e, assim, naquilo que nuclearmente o
parametriza, que centra a sua identidade, peritindo-lhe agir de
determinada forma, integrar determinado “movimento”, obedecer a
determinado poder on compreender a estruturacdo institucional desse
poder. E revelou também uma assinalavel eficacia, sendo
hoje generalizadamente aceite que a «agéncia ativa das
pessoas comuns» foi determinante nas diferentes
experiéncias totalitdrias™>.

Sobre o inequivoco cariter antissemita da
propaganda nazi e deixando patente a interferéncia na
representa¢ao que o homem tem de si e dos outros, como
assinalado supra, afirma Hannah Arendt: “Para os nazis, os
unicos judeus «respeitaveis» eram os sionistas, pois que
também eles pensavam em termos «nacionaisy. Como ¢é
natural, nenhum nazi importante se pronunciou alguma vez
nestes termos em publico. Do principio ao fim, a

221 ARENDT, As Origens..,. p. 466
222 COUTINHO, A Autoridad. .., p. 72
225 COUTINHO, A Autoridade. .., p. 73



Paola Coelho Gersztein 91

propaganda nazi foi sempre de um antissemitismo feroz,
sem equivocos nem compromissos. E, afinal, o que contou
foi essa «propaganda», tdo subestimada por aqueles que nao
estavam ainda devidamente iniciados nos mistérios dos
regimes totalitarios™**.

2.2.4. O governo totalitario: Ideologia e Terror

Hoje penso que, mesmo sé pelo fato de ter existido um
Auschwitz,  ninguém  deveria  falar  ainda  em
Providéncia...

Primo Levi

Embora posteriormente reconhecida por Hannah
Arendt como tendo sido, talvez, superestimada®™, a
ideologia ¢, juntamente com o terror, pilar essencial do
regime totalitario.

O relevo da ideologia para a analise do totalitarismo ¢é
incontroverso, ja que, como ¢ sabido, a qualquer
pensamento politico sempre se encontra expressa uma
ideologia.

Pereira Coutinho ensina que: “Nenhuma ordem
politica — nenhum sistema de instituicoes politicas ou
«situagao» de ordenagdo politica — deixa de refletir uma
«deologia», aqui no sentido de sistema moralmente
parametrizador interiorizado por aqueles que logram
reconhecer-se a si mesmos nessa ordem e que constituem o
suporte que uma qualquer ordem tera necessariamente de
ter para que seja exequivel”?.

Adeodato afirma a existéncia de uma diferenca
fundamental entre o pensamento engajado nos fatos da vida
politica e o engajamento a uma ideologia, tal como definida por

(13

Arendt. O significado de ideologia é etimolégico: “uma

224 ARENDT, Eichmann. .., p. 117-118

225 JUDT, Tony. O Séulo XX esquecido. Lugares e memdrias. Lisboa:
Edicées 70, 2009. p. 87

226 COUTINHO, A Autoridade. . ., p. 98



92 O antidecisionismo de Hannah Arendt

logica de ideias opde-se pelo vértice a um pensamento que
busca compreender o sentido das coisas”. Assim é que toda
ideologia parte exclusivamente de uma premissa axiomatica,
e seu papel, tanto na pratica politica quanto nas ciéncias
sociais modernas, é a distor¢do dos fatos, jamais sua
compreensio’’.

Para Marilena de Souza Chaui, a ideologia ¢ a forma
especifica do imagindrio social moderno. Esta ndo se restringe a
representacao imaginaria do real que serve ao exercicio da
dominacio em uma sociedade fundada na luta de classes,
tampouco ¢é simplesmente a inversao imaginaria do
processo historico, no qual as ideias ocupariam o lugar dos
agentes historicos reais. A filésofa brasileira define-a como
“a maneira pela qual os agentes sociais representam para si
mesmos o aparecer social, econéomico e politico, de tal
sorte que essa aparéncia (que nao podemos simplesmente
tomar como sinonimos de ilusio ou falsidade), por ser o
modo imediato e abstrato de manifestagio do processo
historico, é o ocultamento ou a dissimulacio do real. Por
isso, universalizando o particular pelo apagamento das
diferencas e contradigoes, a ideologia ganha for¢a porque é
um discurso lacunar que nio pode ser preenchido”.

A instituicdlo de um regime totalitario, como
preceitua Arendt, requer a apresentagao do terror como
instrumento necessario a realizagio de uma ideologia
especifica. E essa ideologia, por sua vez, deve obter a
adesao de muitos — até mesmo da maioria — antes que o
terror possa ser instituido. Assim é que os judeus, antes de
se tornarem as principais vitimas do terror moderno,
constituiam o centro de interesse da ideologia nazi*”.

Nas palavras de Arendt: “...uma ideologia que tem
de persuadir e mobilizar as massas nao pode escolher a sua
vitima arbitrariamente. Por outras palavras, se o nimero de

227 ADEODATO, O problema..., p. 82

228 CHAUT, Marilena de Souza. Cultura ¢ Democracia: O discurso competente
¢ ontras falas. 3* ed. Sio Paulo: Moderna, 1982, p. 2-3

229 ARENDT, As Origens..., p. 8



Paola Coelho Gersztein 93

pessoas que acreditam na veracidade de uma fraude tdo
evidente como os Protocolos dos Sabios de Sido ¢ bastante
elevado para dar a esta fraude o foro de dogma de todo um
movimento politico, a tarefa do historiador ja nao consiste
em descobrir a fraude, pois o fato de tantos acreditarem
nela ¢é mais importante do que a circunstancia
(historicamente secundaria) de se tratar de uma fraude”*”.

Ivis Gandra da Silva Martins é categoérico ao afirmar
que “a ideologia é a corrup¢iao das ideias e a distor¢ao da
realidade™".

Para Claude Lefort, Arendt trouxe a luz uma
caracteristica essencial do sistema totalitario quando
percebeu neste uma dominacao pelo interior (from within).

E a pergunta que se coloca é: “Como a dominagao
pode ser exercida pelo interior?”*?

Para responder a esta questao, Lefort considera que,
no livro As Origens do Totalitarismo, o capitulo Ideologia e
Terror abre um novo caminho para investigar a
especificidade do totalitarismo. Nele, Arendt adota uma
abordagem mais filoséfica do fenomeno, questionando o
status da lei e repensando o significado da ideologia. Ela nao
se contenta em simplesmente afirmar que o governo
totalitario ¢ sem precedentes, ao observar que este se
confronta com uma espécie de governo muito diferente
daqueles em que os filésofos, de Aristoteles a Montesquieu,
fundamentaram suas teortias politicas™”.

Ao dissertar sobre a ideologia, Lefort entende que
trés sdo suas caracteristicas: i) implica a pretensao de um
total esclarecimento do processo historico, com a tendéncia
de explicar ndo o que é, mas o que vem a sef, O que serd; ii)
¢ impenetravel a quaisquer objecoes retiradas da
experiéncia; iif) comega a partir de uma premissa aceita e

20 ARENDT, As Origens. .., p. 8

21 MARTINS, Uma Breve. .., p. 92

232 LEFORT, Claude. Thinking with and against Hannah Arendt. In Social
Research, v. 69, n°® 2, p. 447-448

233 LEFORT, Thinking..., p. 450



94 O antidecisionismo de Hannah Arendt

deduz tudo a partir de tal premissa, o que quer dizer que ela
prossegue com uma consisténcia que nao existe em
nenhum lugar no dominio da realidade™*.

Por outro lado, segundo Arendt, nenhuma ideologia
que vise a explicacdo de todos os eventos histéricos do
passado e o planejamento de todos os eventos futuros é
capaz de suportar a imprevisibilidade que advém do fato de
os homens serem criativos, de poderem produzir algo
novo, que jamais alguém previu™”.

Com efeito, Arendt adverte que apesar de a filosofia
politica de Kant haver se tornado uma filosofia da
liberdade, cujo nucleo construiu-se ao redor do conceito de
espontaneidade, pela via de sua experiéncia na Revolugao
Francesa, somente no Século XX nos demos conta da
admiravel importancia politica de uma liberdade que
consista na capacidade de iniciarmos algo novo. Justamente
porque, em suas palavras: “os regimes totalitarios nao se
contentaram simplesmente em reprimir a liberdade de
opiniao, mas trataram também de destruir por principio a
espontaneidade humana em todas as esferas. Isto, por sua
vez, ¢ inevitavel em todo lugar onde o processo historico-
politico seja definido em termos deterministicos como algo
que ¢ preordenado de antemao a seguir suas proprias lei e,
por conseguinte, ¢ plenamente reconhecivel. O que se opoe
a toda predeterminacdo e conhecimento do futuro é o fato
de que o mundo se renova diariamente pelo nascimento e é
constantemente arrastado para o imprevisivelmente novo
pela espontaneidade de casa nova chegada”.

Antonia Grunenberg destaca que as reflexdes de
Arendt sobre o ficticio mundo emergente da ideologia
demonstram como o totalitarismo cria um mundo paralelo,
sem conexao com a realidade, um mundo construido por
lideres totalitarios para dominar o mundo real. Este mundo

24 LEFORT, Thinking..., p. 652

235 ARENDT, As Origens. .., p. 607

236 ARENDT, Hannah. A Promessa da Politica. Rio de Janeiro: Difel,
2009, p. 182-183



Paola Coelho Gersztein 95

pode ser colocado no lugar do mundo real porque ele
contém elementos da experiéncia, bem como elementos da
realidade. E o seu efeito é mais bem sucedido porque torna
as pessoas incapazes de distinguir entre ideologia e
realidade. Ele coloca a obediéncia e a obrigagao no lugar do
julgamento e da responsabilidade™”.

Ha, com esta “troca” entre mundo real e mundo
ficticio (ou mentiroso), oriundo da ideologia, a desintegragio
moral da sociedade™”.

O que se percebe pela leitura de Eichmann em
Jerusalém — Uma reportagem sobre a banalidade do mal, no qual,
em varias passagens, o carrasco nazista autodenomina-se

como um cidadio cumpridor de seus deveres e das leis®,

27T GRUNENBERG, Antonia. Totalitarian 1Lies and Post-Totalitarian Guilt:
The Question of Ethics in Democratic Politics. In Social Research, v. 69, n°® 2,
2002, p. 361-362

238 Neste passo, ARENDT afirma: “os nazis provocaram o colapso
moral da sociedade europeia respeitivel — nio sé na Alemanha, mas em
quase todos os paises, ndo s6 entre os perseguidores, mas também
entre as vitimas.” Cfr. Ezchmann. .., p. 189

2% Cfr. ARENDT: “Independentemente de qual tenha sido o papel de
Kant na formaciao da mentalidade do «homem medioctre» alemao, nio
ha a minima ddvida de que, num certo sentido, Eichmann seguiu de
fato os preceitos kantianos: a lei era a lei ndo podia haver exce¢oes. E
contudo, em Jerusalém, Eichmann reconheceu ter feito duas excecGes,
na época em que casa um dos «oitenta milhGes de alemaes» tinha o seu
«judeu honesto»: ajudara um primo meio-judeu e um casal de Viena por
quem o seu tio intercedera. Esta incoeréncia aindahoje lhe causava
algum desconforto, e quando lhe puderam essa questio no contra-
interrogatorio, mostrou-se fracamente arrependido: tinha, alids,
«confessado os seus pecados» aos seus superiores. Foi esta atitude de
inflexibilidade a respeito dos seus deveres assassinos que, mais do que
tudo, o condenou aos olhos dos juizes, o que era compreensivel, mas
aos seus proprios olhos era precisamente isso que o justificava, tal
como outrora tinha sido isso que silenciara a voz da sua consciéncia.
Nao havia exce¢bes — eis a prova de que sempre agira contra as suas
«inclinacGes», sentimentais ou interessadas, de que sempre cumprira o
seu «dever«.” Cfr. Eichmann..., p. 201-202



96 O antidecisionismo de Hannah Arendt

chegando ao absurdo de se declarar seguidor dos preceitos
morais de Kant*".

Para Arendt, a politica totalitaria — longe de ser
simplesmente antissemita, racista, imperialista ou comunista
— usa e abusa dos proprios elementos ideologicos até que se
dilua quase completamente a sua base factual — a realidade
da luta de classes, por exemplo, ou dos conflitos de
interesse entre os judeus e os seus vizinhos, que fornecia
aos ideologos a forga dos valores propagandisticos™'.

Assim, a organiza¢do de toda a textura da vida
conforme uma ideologia s6 pode realizar-se completamente
sob um regime totalitairio. Na Alemanha nazi, duvidar da
validade do racismo e do antissemitismo, quando nada
importava sendo a origem racial, quando “uma carreira
dependia de uma fisionomia ariana” e “a quantidade de
comida que cabia a uma pessoa dependia do nimero de
seus avos judeus”, era como duvidar da propria existéncia
do mundo™”.

Claude Lefort sugere que Arendt concebe o regime
totalitirio como um #ovo regime do pensar. E afirma nao ser
um exagero concluir que a ideologia sustenta um
“terrorismo intelectual" em que somos confrontados com
um modo de pensar que elimina todos os argumentos que
contrariam a ideia — da mesma forma que a maneira de

240 Sobre tamanha incoeréncia, ARENDT assinala: “Eichmann
suspeitava vagamente de que haveria, em todo aquele assunto, outras ¢
mais complexas implicagdes, as quais transcendiam a simples
obediéncia do soldado que executa ordens criminosas tanto na sua
catureza como na sua intencdo. O primeiro indicio surgiu no
interrogatorio da policia, quando Eichmann declarou, repentinamente e
com grande énfase, que tinha vivido toda a sua vida de acordo com os
preceitos morais de Kant e, particularmente, de acordo com a defini¢ao
kantiana do dever. Tal afirmacdo era desde logo injuriosa; mas era, além
disso, incompreensivel, pois a filosofia moral de Kant esta
estreitamente ligada A faculdade hmana de julgar e por isso exclui a
obediéncia cega.” Cfr. Eichmann. .., p. 200

21 ARENDT, As Origens. .., p. XIX

22 ARENDT, As Origens..., p. 480



Paola Coelho Gersztein 97

governar consiste em eliminar todos os reais ou potenciais
inimigos™.

Segundo o Professor Pereira Coutinho: “Com
efeito, afirma Arendt que o totalitarismo nao se
caracterizou pela “domina¢do total” como fim em si
mesmo, antes sendo essa “dominagdo total” um meio de
implementar uma pressuposta ideologia marxista ou racial-
darwinista, consoante os casos. O que ambas estas formas
de totalitarismo tém em comum ¢, no essencial, a respectiva
instrumentalizagio a uma ideologia™*.

Em suma, a ideologia totalitaria pretende forjar uma
explicacdo completa e definitiva para o devir historico.
(Qualquer semelhanga com doutrinas que pregam o fim da
historia ndo é mera coincidéncia.)**

O terror é a esséncia do movimento totalitario.
Conforme Arendt: “O terror ¢ a legalidade quando a lei é a
do movimento de alguma for¢a sobre-humana, seja a
Natureza ou a Hist6ria”**. Natureza pode ser entendida no
sentido de se ter nascido ariano e Historia no sentido
marxista da luta de classes.

O terror total, a esséncia do regime totalitario, nao
existe a favor nem contra os homens. Para Arendt, sua
suposta funcao ¢ propiciar as forcas da Natureza ou da
Histéria uma maneira de acelerar o seu movimento®". Ele é
o instrumento utilizado para concretizar, tornar real a
ideologia totalitaria contra seus inimigos reais ou
imaginarios™.

Arendt esclarece que a diferenca essencial entre as
tiranias do passado e as ditaduras modernas consiste no uso
do terror ndo como meio de exterminio e amedrontamento

283 LEFORT, Thinking..., p. 452

24 COUTINHO, A Auntoridade. .., p. 65

245 STRECK e MORAIS, Ciéncia Politica. .., p. 135
246 ARENDT, As Origens..., p. 616

247 ARENDT, As Origens..., p. 617

248 STRECK e MORAIS, Ciéncia Politica. .., p. 135



98 O antidecisionismo de Hannah Arendt

dos opositores, mas como instrumento corriqueiro para
governar as massas petfeitamente obedientes®”.

O terror totalitario ataca sem provocagao preliminar
e as suas vitimas sio inocentes, at¢é mesmo do ponto de
vista do carrasco™. Esta foi justamente a conjuntura da
Alemanha nazi, em que a campanha de terror foi
direcionada contra os judeus, isto é, contra os cidadaos
cujas  caracteristicas comuns eram  aleatérias e
independentes da conduta individual especifica. Na Unido
Soviética, a situagdo foi mais confusa, j4 que o sistema
bolchevique, ao contrario do nazi, nunca admitiu —ao
menos teoricamente —o uso do terror contra pessoas
inocentes. Esta assertiva, embora parega hipocrita, como
asseverado pela propria Arendt, fez muita diferenga no
contexto soviético. Por sua vez, a pratica soviética foi mais
cruel do que a nazi em uma especificidade: a arbitrariedade
do terror nao era determinada por diferencas raciais e a
aplicagito  do  terror  consoante a  procedéncia
socioeconomica (de classe) do individuo fora abandonada
ha tempo. Desta feita, qualquer pessoa da URSS poderia
subitamente tornar-se vitima de terror policial™".

A tltima consequéncia do exercicio do dominio
pelo terror leva a situacdo na qual jamais alguém, nem
mesmo o executor, estd livte do medo; pois, ante a
arbitrariedade com que as vitimas poderiam ser escolhidas
era decisivo que fossem objetivamente inocentes,
selecionadas sem que se atentassem para o que pudessem
ou nio ter feito™.

O caso soviético ilustra muito bem o aspecto da
arbitrariedade, acentuada pelo que Arendt®™ considerou
como a faceta mais caracteristica do terror totalitario: o fato
de que este é desencadeado quando toda a oposi¢ao

249 ARENDT, As Origens. ..
250 ARENDT, As Origens. ..,
21 ARENDT, As Origens. ..,
22 ARENDT, As Origens..
23 ARENDT, As Origens. ..,

TTTTV

-

M~~~

XXVI



Paola Coelho Gersztein 99

organizada j4 desapareceu e quando o lider totalitario™*
sabe que nada mais tem a temer™”.

A injusta e terrivel arbitrariedade, amparada pela
ideologia e pelo terror, culminou nos campos de
concentra¢do e de exterminio, expressdes maximas dos
regimes totalitarios, que serviram como laboratérios onde
se demonstrou a crenca fundamental do totalitarismo de
que #udo € possivel™.

O homem torna-se supérfluo: ha castigo sem crime;
exploragao sem lucro e trabalho sem proveito.

Diferentemente do que ocorreu no contexto da
escravidao, em que os homens, reduzidos a condigao de
escravos, tinham uma “fun¢ao” e onde a exploragido de seu
trabalho resultou em lucro para seus senhores. Ja no
contexto totalitario, o carater supérfluo do homem estende-
se além da vitima. Os membros da policia politica —
conhecida como SS — eram escolhidos segundo critérios
objetivos, muitas vezes por fotos que demonstrassem as
caracterfsticas eminentemente arianas daqueles que
comporiam seus quadros.

O que ja pressupunha que todos aqueles que
poderiam ser escolhidos para compor os quadros das SS —
e assim participar ativamente da consecugao dos piores fins

254 Cabe aqui assinalar a diferenca entre medo sentido pelo executor do
regime totalitdrio (agente), citada no paragrafo anterior, e destemor
caractetistico do governante totalitdrio.

255 Cfr. ARENDT: “Stalin iniciou os seus gigantescos expurgos, nao em
1928, quando admitia que “temos inimigos internos”, e quando
realmente tinha motivos de receio — pois sabia que Bukharine,
convencido de que a sua politica “estava a levar o pais a fome, a ruina e
a um regime policial”’, como realmente levou, o comparava a
Gengiscdo, mas, em 1934, quando todos os antigos oponentes haviam
“confessado os seus erros” e o proprio Stalin no XVIII Congresso do
Partido que ele também chamou de “Congresso dos Vencedores”,
havia declarado: “Neste Congtesso... ja nio ha o que provar, e a0 que
parece, nio ha ninguém mais a combater.” Cfr. As Origens..., p.
XXXVI-XXXVII

256 ARENDT, As Origens..., p. 580



100 O antidecisionismo de Hannah Arendt

nazistas — ja se encontravam dominados pela ideologia do
regime™’.

Como ensina Paulo Otero: “O Estado totalitario
ganha aqui a sua principal inovacdo historica: toda a
maquina do Estado e todo o progresso da técnica se
encontram a0 servico de um modelo de sociedade contra o
homem e a sua inalienavel dignidade como ser unico e
irrepetivel”*".

O terror é, em suma, a forma de governar que
destr6i o homem, tanto o agente, quanto a vitima, porque
torna ambos supérfluos, por meio da execugdao de leis
supostamente pré-determinadas (Natureza no Nazismo e
Historia no Stalinismo).

Sobre a relagdo entre ideologia e terror como
alicerces do governo totalitario, afirma Arendt que o
dominio total procura sistematizar a infinita pluralidade e
diferenciacio dos seres humanos como se toda a
humanidade fosse apenas um individuo, o que s6 é possivel
quando todas as pessoas sdao reduzidas a mesma identidade
de reacoes™.

Ora, isso ¢é retirar do ser humano sua capacidade
unica de fazer escolhas. Conforme Arendt: “O problema é
fabricar algo que ndo existe, isto ¢, um tipo de espécie
humana que se assemelhe a outras espécies animais e cuja
tnica "liberdade" consista em "preservar a espécie".

Como vimos, o homem niao é uma besta centrada
em sua autopreservacao.

O dominio total busca alcangar esse objetivo por
meio da doutrinagao ideoldgica das formagdes de elite e do

257 Novamente chocante e digno de nota é o relato de PRIMO LEVI,
sobre o momento em que ele e seus compatriotas italianos foram
deportados para Auschwitz: “Aqui recebemos as primeiras pancadas: e
o fato era tdo novo e insensato que niao sentimos dor, nem no corpo
nem na alma. S6 um profundo espanto: como se pode bater num
homem sem raiva?” Cfr. Se Isto..., p. 15

258 OTERO, Instituigoes. .., p. 305

259 ARENDT, As Origens..., p. 580

200 ARENDT, As Origens..., p. 580



Paola Coelho Gersztein 101

completo terror nos campos. As atrocidades para as quais
as formacdes de elite sio impiedosamente usadas
constituem a aplicagao pritica da ideologia, enquanto o terrivel
espetaculo dos campos deve fornecer a wverificacio tedrica da
dontrina ideoldgica®’.

2.2.5. A peculiaridade do sistema totalitario

Jaziamos num mundo de mortos e de larvas. O diltimo
vestigio de civilizagao desaparecera a nossa volta e
dentro de nds. A obra de animalizacao, comecada pelos
alemdes trinnfantes, fora levada a cabo pelos alemaes
derrotados. E homem quem mata, ¢ homem quem fag
on  sofre injusticas; nao ¢ homem quem, perdida
qualquer vergonha, divide a cama com wum cadaver.
Quem esperon que o sen vizinho acabasse de morrer
para lhe tirar um quarto de pao estd, embora sem
qualquer culpa propria, mais afastado do modelo do
homem pensante do que o pigmen mais selvagem ¢ o
sddico mais atrog. Uma parte da nossa existéncia
reside nas almas de quem entra em contacto conosco: eis
porgue ¢ nao-humana a experiéncia de quem viven dias
em que o homen foi uma coisa aos olhos do homen.
Primo Levi

Segundo  Giorgio Agamben, o totalitarismo
moderno define-se como “a instaurag¢ao, por meio do
estado de exce¢do, de uma guerra civil legal®”, que permite
a eliminagdo fisica nao s6 dos adversarios politicos, mas de
categorias inteiras de cidadaos que, por qualquer razao, nao
sejam integraveis ao sistema politico™".

200 ARENDT, As Origens. .., p. 580

262 Cfr. AGAMBEN, “A expressdo «guerra civil mundial» aparece no
mesmo ano (1961) nos livros Sobre a Revolucio, de Hannah Arendt, e
Teoria do Partisan, de Carl Schmitt.” Cfr. Estado..., p. 14

265 AGAMBEN, Estadb..., p. 13



102 O antidecisionismo de Hannah Arendt

Jorge Miranda diferencia a peculiaridade do sistema
totalitario ao afirmar que, enquanto os regimes autoritarios
tém paralelo nas numerosas autocracias de todas as épocas,
os regimes totalitarios, por seu turno, ‘“‘constituem
fenémeno especifico do nosso tempo, ligado a conjugacio
de messianismos ideolégicos com partidos de massas e a
utilizagdo de processos de dominio da comunicacio
social”**,

O livto As Origens do Totalitarismo é tratado por
muitos autores como o principal trabalho de Hannah
Arendt, no qual a pensadora busca compreender uma das
grandes questdes de sua vida®™”.

Celso Lafer destaca que foi o surgimento em larga
escala dos refugiados e apatridas, expulsos da trintade Povo-
Estado-Territério, que marcou o surgimento do totalitarismo,
o ponto de ruptura histérica cujo nucleo foi a dissociacao
entre os direitos humanos e os direitos dos povos™.

E prossegue: “De fato, a medida em que os
refugiados e apatridas se viram destituidos, com a perda da
cidadania, dos beneficios do principio da legalidade, nao
puderam se valer dos direitos humanos, e nao encontrando
lugar — qualquer lugar — num mundo como o do século
XX, inteiramente organizado e ocupado politicamente,
tornaram-se  efetivamente  desnecessarios,  porque
indesejaveis erga ommes, e acabaram encontrando o seu
destino e /ugar natural nos campos de concentragio™.

Arendt assim enumera os passos para a aniquilacao
do humano: i) a destruicao dos direitos civis de toda a
populagao, que passa a se ver fora da lei em seu préprio

pais, como os apétridas e os refugiados™; i) a morte da

264 MIRANDA, Jorge. Manual de Direito Constitucional. Tomo IV, Direitos
Fundamentais. 4" ed. Coimbra Editora, 2008, p. 33-34

25 ADEODATO, O problema. .., p. 85

206 TAFER, Celso. A reconstrucio dos direitos humanos: A contribuicio de
Hannah Arendt. In Estudos Avangados 11 (30), 1997, p. 58

27 LAFER, A reconstrugao. .., p. 58

268 Acerca da influéncia da condi¢do dos refugiados e apatridas sobre o
pensamento de Arendt, Celso Lafer esclarece: “A experiéncia historica



Paola Coelho Gersztein 103

pessoa moral do homem, que possibilitou, pela primeira
vez na historia, o aparecimento da condi¢dao de martir; iii) a
destruicio da individualidade humana®®.

Desta feita, as vitimas podem ser descritas como 0s
homens que, destituidos de direitos, moral e
espontaneidade, foram aniquilados pelo totalitarismo™”".

Sob outro prisma, para se entender a perspectiva do
agente totalitario, do executor do regime nacional-socialista,
faz-se necessario compreender a ideologia que dominou o
homem — ou o animal destituido de humanidade — que
efetivamente executou o nazismo, agiu para e até os fins
ultimos do totalitarismo e, portanto, amparou esta
monstruosa construgao politica.

No inicio de seu livro As Orgens do Totalitarismo,
Hannah Arendt formula trés questdes, que, segundo ela,
colocaram-se como obrigatérias as pessoas de sua geracao:

dos displaced pegple levou Arendt a concluir que a cidadania ¢ o direito a ter
direitos, pois a igualdade em dignidade e direito dos seres humanos nio ¢é
um dado. E um construido da convivéncia coletiva, que requer o acesso
a um espa¢o publico comum. Em resumo, é esse acesso a0 espago
publico — o direito de pertencer a uma comunidade politica — que permite a
constru¢do de um mundo comum através do processo de assercdo dos
direitos humanos.” Cfr. A reconstrugo.. ., p. 58

260 ARENDT, As Origens. .., p. 597-602

270 Cfr. ARENDT: “David Rousset, antigo prisioneiro de Buchenwald,
descreveu aquilo que, sabemo-lo hoje, se passava em todos os campos
de concentragao: «O triunfo das S.S. exige que a vitima de tortura se
deixe levar para a forca sem protestar, que se resigne e abandone ao
ponto de deixar de afirmar a sua identidade. Isto ndo acontece a toa.
Nao ¢é gratuitamente, por puro sadismo, que os homens das S.S.
desejam esta derrota. Eles sabem que o sistema consegue destruir a
vitima antes que esta suba ao cadafalso... é sem duvida o sistema ideal
para manter um povo inteiro na escravatura. Em submissdo. Nada é
mais terrfvel do que aquelas procissdes de seres humanos avangando
como espantalhos para a morte» Apds esta citagio, ARENDT
prossegue: “Existem muitas coisas bastante piores do que a morte, e as
S.S. cuidavam de que nenhuma delas se encontrasse muito longe do
pensamento e da imaginacdo de suas vitimas.” Cfr. Edchmann..., p. 64-

65



104 O antidecisionismo de Hannah Arendt

“Que havia acontecido? Por que havia acontecido? Como
pode ter acontecido?”"

Compoe o objetivo do presente trabalho encontrar
a resposta dada por Arendt a terceira pergunta mencionada:
“Como pode ter acontecido?”

Como o homem pode ter-se tornado nio humano
ao ponto de participar e efetivar o regime nazista?

Ja que a ideologia encontra-se subjacente a qualquer
concepgao politica e o terror, ainda que de forma
diferenciada, ndo pertence unicamente ao totalitarismo, e
ambos poderiam ser questionados e contrariados por uma
pessoa consciente, como o totalitarismo transformou e
deformou a propria natureza humana?

Como, da conclusio da existéncia de um “mal
radical”, Hannah Arendt pode posteriormente concluir que
o mal pode ser banalizado?

Como, efetivamente, pode o mal praticado nao por
um, mas por milhares de seres humanos ser banalizado, ao
ponto de culminar nos campos de concentra¢io nazistas?

Segundo o magistério de Paulo Otero: “Pode
mesmo dizer-se que o totalitarismo, mais do que pretender
revolucionar e transformar a sociedade e o mundo, visa a
transformacdo da prépria natureza humana, subordinando
e instrumentalizando o homem a fins e interesses
transpersonalistas alheios a pessoa humana viva e concreta:
a vida e a agdo de cada homem pertencem ao Estado,
verificando-se que o individuo desaparece, apagando-se
diante da coletividade protagonizada pelo Estado. Esta
mesma ideia de o totalitarismo pretender transformar ou
modificar o homem, exercendo poder principalmente sobre
o espirito, controlando o pensamento e convertendo todos
os opositores, “purificando-os” de qualquer “pensamento
erroneo”, ¢ expressamente desenvolvida por George
Orwell no seu livro Mil Novecentos e Oitenta e Quatro™2,

271 ARENDT, As Origens..., p. XXX
272 OTERO, Instituigoes. .., p. 306



Paola Coelho Gersztein 105

Hannah Arendt foi muito criticada por dar
explicagdes chamadas de metafisicas ao fenémeno que
constituiu seu nucleo de estudo mais profundo: o
fenémeno totalitario. Contudo, cremos que tais criticas sao
injustas.

Percebe-se pela leitura daqueles que estudaram suas
obras que, em maior ou menor escala, todos concluiram
como ela: “O objetivo da execugao totalitiria nunca foi
insuflar convicges, mas destruir a capacidade de as
adquirir”™*".

Tony Judt acentua que a importancia perene da
principal obra de Arendt assenta nio na originalidade de
seu contributo, mas sim na gualidade de sua intuigio central. O
que Arendt compreendeu melhor, e o que liga a sua
descri¢cao do nazismo e a sua discussdao de outra forma nao
relacionada e pouco desenvolvida na experiéncia soviética,
sdo as caracteristicas psicologicas e morais do que ela
denominou totalitarismo®™.

E foram justamente as caracteristicas melhor
compreendidas por Arendt os alvos das criticas que lhes
foram infligidas.

Mas Hannah Arendt entendeu e explicitou muito
bem a condicio moral do homem contemporaneo
ocidental.

Sua obra possibilitou a compreensio do fenomeno
totalitario como uma experiéncia do Século XX, alicercada
sobretudo na perspectiva da destruicio da condigao
humana. Além de impor um novo critério de julgamento de
regimes politicos, Arendt demonstrou que para entender o
totalitarismo ¢é preciso ir muito além da institucionalizagao
do terror ¢ do medo. F necessirio perceber que a acio
totalitaria visa a destruicio de todos os circuitos da

213 ARENDT, As Origens..., p. 619
214 JUDT, O Séeulo XX..., p. 86



106 O antidecisionismo de Hannah Arendt

convivencia, da vida cotidiana, da sobrevivéncia, que,
enfim, constroem a solidariedade””.

O totalitarismo  objetiva o exterminio da
espontaneidade, transformando a personalidade humana
em simples coisa.

O objetivo da ideologia totalitaria ndao é, portanto,
a transformacio do mundo exterior ou a transmutaciao
revolucionaria da sociedade, mas a transformacao da
propria natureza humana e, por isso, a infamia ndo atinge
apenas os presos e aqueles que os administram segundo
critérios estritamente "cientificos"; atinge todos os homens.
A questao nao ¢ o sofrimento — que sempre existiu sobre a
Terra — tampouco o numero de vitimas. O que estd em
jogo é a natureza humana em si; e, embora pareca que essas
experiéncias nao consigam mudar o homem, mas apenas
destrui-lo, criando uma sociedade na qual a banalidade
niilistica do “homem lobo do homem” ¢ constantemente
realizada, ndo se pode olvidar, como acentua Arendt, as
limitagbes de uma experiéncia que exige controle global
para mostrar resultados conclusivos™.

Nesta linha, Streck e Bolzan afirmam que o fim do
totalitarismo é a transformacdo da natureza humana, a
conversao dos homens em “feixes de reciproca reag¢ao”
sendo que para atingir esta meta lanca mao de uma dupla
estratégia: ideologia e poder””.

Ao dividir e tomar toda a sociedade, incluindo a
totalidade do proprio aparelho de governo, os regimes
totalitairios dominam e aterrorizam os individuos a partir de
seu interior. A natureza arbitraria e aparentemente
irracional, antiutilitaria, da vida sob esses regimes destréi a

25Segundo  ARENDT: “Qualquer neutralidade e mesmo qualquer
amizade oferecida espontaneamente é tio perigosa como a franca
hostilidade, exatamente porque a espontaneidade em si, com a sua
imprevisibilidade, ¢ o maior de todos os obstaculos para o dominio
total do homem.” Cfr. As Origens...,p. 604

276 ARENDT, As Origens..., p. 607

277 STRECK e MORAIS, Ciénia..., p. 135



Paola Coelho Gersztein 107

textura da experiéncia partilhada, da realidade, de que
depende a vida normal, e desarma todas as tentativas dos
homens razoaveis de compreender e explicar o rumo dos
eventos. Daf o tragico fracasso dos forasteiros em perceber
o perigo colocado pelos movimentos totalitarios e a
demora na incapacidade dos comentadores de
compreender a enormidade dos acontecimentos que
presenciavam. Em vez de admitir aquilo que Arendt
chamou “deméncia total” do stalinismo ou do nazismo, os
estudiosos e outros analistas procuraram alguma base firme
de “interesse” ou “racionalidade” desde a qual reinserir
essas evolugdes num panorama politico e moral familiar®™.

Em nossa opinidao, sob o ponto de vista da
condicio humana considerada “normal”*”, analisar a
ideologia e o terror totalitirios sem levar em conta que a
condicdo humana dos executores dos regimes foi
transformada, ¢é tarefa impossivel.

Isso porque, ainda que a todo fenémeno politico
corresponda uma ideologia e, considerando que o ser
humano sera sempre condicionado por uma normatividade
parametrizada, os regimes totalitarios s6 se tornaram reais
com a total aniquilagdo da condi¢do humana, através da
captura®™ da alma, do espirito, da vontade e da capacidade
de escolha inerente a todos os seres humanos™'.

278 JUDT, O Séeuto XX..., p. 86

279 Acerca da “normalidade” durante o regime nazi, ARENDT ilustra, a
propésito do julgamento de Eichmann: “O entendimento dos juizes
assentava na suposi¢do de que o réu, como qualquer pessoa «normaly,
teria, forcosamente, tido consciéncia da natureza criminosa dos seus
atos. Eichmann era, de fato, normal, no sentido em que nio era «uma
excecdo no seio do regime nazi». Contudo, dada a especificidade do
Terceiro Reich, s6 as «exce¢bes» poderiam reagir «normalmente». Esta
simples verdade criava aos juizes um dilema que ndo podiam resolver
nem ignorar.” Cfr. Eichmann..., p. 81

280 Em sua obra Responsabilidade ¢ Julgaments, Hannah Arendt esclarece:
“Quem ndo conhece a interagio entre mim e mim mesma (em que
examinamos o que dizemos e o que fazemos) nio se importara em se
contradizer, e isso significa que ele nunca sera capaz de prestar contas
do que diz ou faz, nem estara disposto a fazé-lo; tampouco se



108 O antidecisionismo de Hannah Arendt

Seja pela inabilidade de julgar atribuida aos cidadaos
do periodo, seja porque estes se consideravam meros
cumpridores de seus deveres e da lei, como no caso de
Eichmann, ou mesmo porque acreditavam em suas
proprias mentiras, o fato é que todas as explicagoes
convergem para o que Tony Judt apontou como a captura do
homem através de seu interior.

Repetimos a pergunta formulada por Arendt:
“Como pdde ter acontecido?””**?

Além do contexto historico da época, da forca da
propaganda totalitaria, do papel da ideologia e do terror
perpetrado nas sociedades sob regimes totalitarios,
explicacdo plausivel é dada por Antonia Grunenberg, ao
explicar que as mentiras de fora sio adotadas pelos agentes
do totalitarismo como formas de auto-engano. Trata-se de
assunto de fora tratado como questao interna, assim, a verdade
torna-se questdo de opinido e o agente totalitario acredita
na propria mentira™’.

Resta claro, portanto, que a obediéncia e a lealdade nao
sao frutos do medo, ao contrario do que preceitua Hobbes,

importard em cometer algum crime, pois pode estar seguro de que o
ato sera esquecido no momento seguinte. O pensar no seu sentido niao
cognitivo, nio especializado, como uma necessidade natural da vida
humana, a realizacio da diferenca dada na consciéncia de si mesmo,
ndo ¢ uma prerrogativa de alguns poucos, mas uma faculdade sempre
presente em todo mundo; por isso mesmo, a incapacidade de pensar
ndo ¢ a «prerrogativa» daqueles muitos que carecem de poder cerebral,
mas a possibilidade sempre presente de que todos — sem excluir os
cientistas, os eruditos e outros especialistas em empreendimentos
intelectuais — evitem aquele didlogo consigo mesmos, cuja possibilidade
e importincia Sécrates foi o primeiro a descobrir.” Cfr. Responsabilidade
e Julgamento, 2* reimp. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2008, p. 255-
256

281 Relevante formulagdo acerca das condi¢bes que propiciaram a
captura do espirito pelos regimes totalitarios pode ser encontrada na
filosofia de Hegel, com a concepdo transpersonalista do Estado que se opie ao
personalismo ou bumanismo. Ctr. OTERO, Instituicies. .., p. 317-319

282 ARENDT, As Origens. .., p. XXX

285 GRUNENBERG, Totalitarian Lies. .., p. 365



Paola Coelho Gersztein 109

mas sim da manipulagdo ideoldgica das crengas, da ja
referida captura da alma.

Nem a religido afigura-se util para sujeitar o homem
a internalizagdo dos wvalores obtidos por meio dos
sancionatorios instrumentos do pecado e da ma
consciéncia, tampouco a critica da razao atinge tal escopo,
pois o conjunto de valores deduziveis é, como afirma
Grunenberg, manipulado no sistema do Estado
totalitirio™.

Outra ponto ¢ a solidio do homem, distinta da
solidao necessaria a criagio.

A solidao aqui tratada é o desamparo do homem
que tem sua individualidade destruida no contexto
totalitario. Diante disso, procura no Estado forte e na
propria ideologia uma forma de amparo, um local para
apoiar-se.

A sociedade de massas, no caso do nazismo,
possibilitada, dentre outros fatores apontados por Arendt,
pela comunhio identitiria em torno do racismo, pelo
encontro do “inimigo objetivo” do Estado, provocou a
profunda soliddao vivenciada no contexto totalitirio, com a
eliminagao do espago entre os homens, comprimindo-os
uns contra os outros>.

Isso, pela transformacdo das classes em massas e
pelo carater supérfluo que as escolhas e a vida humana
adquiriram no regime nazista.

A consciéncia do homem, que, nas palavras de
Arendt, diz-lhe que ¢ melhor morrer como vitima do que

284 GRUNENBERG, Totalitarian Lies. .., p. 365

285 Sobre a soliddo ocasionada pelo regime nazi, novamente valemo-nos
do relato de PRIMO LEVI: “As personagens destas paginas nio sio
homens. A sua humanidade esta sepultada, ou eles mesmos a
sepultaram, debaixo da ofensa que sofreram ou que infligiram a
outrem. Os SS maus e estapidos, os Kapos, os politicos, os ctiminosos,
os proeminentes grandes e pequenos, até aos Haftlinge indiferenciados
e escravos, todos os degraus da insana hierarquia criada pelos Alemaes,
estdo paradoxalmente unidos numa unica desolagdo interior.” Cfr. Se
Lro..., p. 124-125



110 O antidecisionismo de Hannah Arendt

viver como burocrata do homicidio, poderia ainda ter-se
Oposto a esse ataque contra a pessoa moral.

Mas o mais terrivel triunfo do terror totalitario foi
evitar que a pessoa moral pudesse refugiar-se no
individualismo e tornar as decisdes da consciéncia
questionaveis e equivocas™™.

Como bem diferenciou Arendt, o governo
totalitario distingue-se das tiranias e das ditaduras; e a
distingdo entre eles ndo é de forma alguma uma questdo
académica que possa ser deixada, sem riscos, aos cuidados
dos "tedricos", pois “o dominio total é a unica forma de
governo com a qual nio ¢é possivel coexistir”*".

O totalitarismo, como conclui Arendt, ndo procura
o dominio despético do homem, mas sim um sistema em
que este se torna supérfluo, e é exatamente porque 0s
recursos do homem siao tio grandes, que “sé se pode
domina-lo inteiramente quando ele se torna um exemplar
da espécie animal humana™**.

Nao podemos chegar a niveis de simplificagao que
entendam o totalitarismo como a concretiza¢io da teoria
schmittiana acerca da soberania, pois, como vimos,
soberano para Schmitt é o povo na democracia e o
monarca na monarquia.

Contudo, como afirma Dyzenhaus, Hitler fizera
tudo o que se poderia exigir positivamente de um lider:
estabelecera-se como juiz e fonte suprema de todo o direito
e toda a justica; fizera a distingdo entre amigo e inimigo;
acabara com as ficgoes liberais e parlamentares de Weimar.
Mas, principalmente, por meio de sua representacao
pessoal do povo alemiao como uma unidade homogénea,
trouxe a identidade democratica que Schmitt tanto
valorizava®™.

286 ARENDT, As Origens. .., p. 599

287 ARENDT, As Origens... p. XXXIV
288 ARENDT, As Origens..., p. 605

29 DYZENHAUS, Why..., p. 3



Paola Coelho Gersztein 111

Assim, sendo o totalitarismo uma expressao, ainda
que deturpada, do decisionismo schmittiano, Arendt ¢ seu
contraponto, ao explicitar a falta de legitimidade do regime,
devido a impossibilidade de escolha das pessoas, cujas
almas foram capturadas.

A analise feita por Arendt do totalitarismo,
fundamentada nas caracteristicas psicoldgicas e na condi¢ao
moral humana, contraria frontalmente o decisionismo de
Schmitt, a0 demonstrar que as decisdes da consciéncia,
como dito, ndo eram sequer questionaveis.

Este fendémeno s6é podde acontecer porque “os
direitos do homem, apenas formulados, mas nunca
filosoficamente estabelecidos, apenas proclamados, mas

nunca politicamente garantidos, perderam toda sua
validade”".

2.3. As Revolugoes

Hannah Arendt foi fortemente influenciada por um
acontecimento revolucionario do Século XX: a Revolucio
Hungara de 1956.

A Revolugao Hungara consistiu em um movimento
popular contra a politica adotada pela extinta Unido
Soviética. Iniciou-se com uma manifestacio estudantil e
rapidamente foi difundida para outros setores da sociedade.
Criaram-se Conselhos de Operarios que organizavam e
propagavam os ideais revolucionarios. Apesar de ter sido
violentamente suprimido, o movimento revolucionario
hangaro despertou grande interesse em diversos estudiosos
e provocou consideraveis marcas no pensamento
arendtiano.

20 ARENDT, As Origens..., p. 592



112 O antidecisionismo de Hannah Arendt

Hannah Arendt posicionou-se contra a denominada
“democracia de massas” que, segundo seu entendimento,
ao invés de possibilitar o debate publico das ideias, e
portanto, a ocorréncia da acdo, apenas servia a
homogeneidade dos comportamentos. E a homogeneidade
do “povo” ¢é, como vimos, um dos elementos a
implementag¢ao do decisionismo schmittiano.

Ja mencionamos neste trabalho que Arendt
identificou como um dos fendmenos que possibilitaram a
ascensao dos regimes totalitarios a formagdo das massas. , um
dos fenémenos que, no entendimento arendtiano,
propiciou a ascensao Margareth Canovan ressalta a patente
desconfianca de Arendt em relacdo a massa indistinta e
uniforme das pessoas comuns, e por outro lado, sua “clara
predilecio pela elite”".

Contudo, inobstante a pecha de elitista atribuida a
Arendt por parte de seus comentadores, estes também
reconhecem a significativa influéncia da Revolugio
Hungara de 1956 sobre o pensamento da filésofa™”.

Arendt destaca que nao ¢ a curta duracao do evento
que deve ser destacada, mas sim o agir coletivo e sua
repercussao ao longo da histéria. Com efeito, ela identifica
a a¢ao como elemento central da Revolucio Hungara e
assinala que a agdo coletiva da populacio pode derrotar
praticas autoritarias™”.

Leonardo  Avritzer afirma que o  papel
desempenhado pelos conselhos hungaros teve relevante
importancia para Arendt, que, aproveitando este
acontecimento historico, destacou a relevancia dos
conselhos operarios e realizou uma importante distingao
entre os conselhos de trabalhadores e os conselhos
revolucionarios, que teriam desempenhado funcao politica
e estavam desvencilhados de qualquer partido politico. Ao

21 CANOVAN, Margareth. The Contradictions of Hannal Arendt’s Political
Thonght. In Political Theoty, v. 6, n° 1, Fevereiro/1978, p. 9.

22 CANOVAN, The Contradictions. .., p. 10.

23 AVRITZER, Agio..., p. 156



Paola Coelho Gersztein 113

realizar tal distincdo, Arendt desenvolveu a ideia de
realizagdo das atividades politicas desvencilhada da
representacio dos partidos politicos™*.

O entusiasmo de Arendt em relacio a Revolucio
Hungara nio passou despercebido por seus comentadores
e gerou inumeras criticas. Margareth Canovan afirma que a
teoria politica arendtiana é fortemente contraditéria na
medida em que, por um lado, atribui aos trabalhadores,
como massa homogénea e indistinta, o suporte fatico que
possibilitou a existéncia dos movimentos totalitarios, e, por
outro, exaltou sua capacidade de ac¢ao. Segundo Canovan,
essa contradi¢ao ¢ ainda mais evidente na segunda edi¢ao
de A Condicao Humana, em que Arendt, apesar de afirmar
que os trabalhadores nio estio aptos para a agao,
introduziu o capitulo intitulado O Movimento Operdrio, no
qual destaca que os principais agentes politicos da Europa
nos ultimos dois séculos foram os trabalhadores®”.

Como demonstrado, a Revolugao Huingara causou
profundas marcas no pensamento arendtiano. Antes da
Revolucio, os trabalhadores constitufam a massa indistinta,
acritica, incapaz da agdo e que propiciou o triunfo do
totalitarismo. Apds a  Revolugdo, os trabalhadores
constitufam a forca politica capaz de realizar a acao e de
iniciar um novo comeco™*.

Tais consideracbes devolvem a filésofa a fé no ser
humano e, principalmente, fazem com que ela volte sua
aten¢do e seus estudos a possibilidade de ocorréncia da
acdo na Modernidade, periodo criticado por Arent de
forma recorrente.

Em seu livto Sobre a Revolugao, Arendt realiza uma
profunda andlise sobre as Revolugoes Francesa e
Americana.

2% AVRITZER, Agio..., p. 157
25 CANOVAN, The Contradictions..., p. 13
296 CANOVAN, The Contradictions..., p. 13



114 O antidecisionismo de Hannah Arendt

Antes de nos voltarmos as teorias arendtianas
acerca destes eventos revolucionarios, teceremos algumas
consideracoes sobre seu conceito de revolugao.

Inicialmente, destaque-se que, para Arendt, a
revolucao ¢ a possibilidade de fundacao de um novo
comeco. Em suas palavras: “O conceito moderno de
revolugao, inextricavelmente ligado a nogao de que o
decurso da histéria comega subitamente de novo, de que
uma histéria inteiramente nova, uma historia nunca antes
conhecida ou contada, estd prestes a desenrolar-se, era
desconhecido antes das duas grandes revolugdes do século
XX”297.

Como ressalta Adeodato, nao importa o grau de
sofisticacdo e organizagao dos meios violentos, a revolugiao
¢ sempre possivel. O extraordinario desenvolvimento das
formas de coagdao na era moderna — pelos quais poucos
podem se impor a muitos — nao muda a situagdo; os
governos sempre detiveram muito mais potencial de
violéncia que seus cidaddos: “mas esta superioridade
permanece apenas na medida em que esta estrutura de
poder esta intacta — isto é, na medida em que os comandos
sao obedecidos e o exército ou as forgas policiais estio
preparados para usar suas armas’. Revolugbes nio sio
“feitas” e rebeldes s6 tomam o poder quando o governo ja
o perdeu™.

A preocupagao principal de Arendt em Sobre a
Revolugao ¢ investigar como as revolu¢bes modernas
procuram fundar a liberdade, pois o conceito de revolucio
depende da possibilidade fatica de criar espago para a agao

politica, af a liberdade em seu verdadeiro sentido™”.

27 ARENDT, Hannah. Sobre a Revolugdo. Lisboa: Relégio D “agua, 2001,
p. 32

28 ADEODATO, O problema..., p. 178

29 ADEODATO, O problema..., p. 178



Paola Coelho Gersztein 115

Conforme Arendt: “S6 podemos falar de revoluc¢ao
esta caracteristica de novidade estd presente e quando a
novidade se liga 2 ideia de liberdade’™”.

O fato de que os revolucionarios sempre procuram
precedentes para explicar a nova ordem que pretendem
fundar, como um renascimento ou restauracio de eventos
ou instancias anteriotres, diz nossa autora, em nada diminui
seu carater de initium, de novidade radical®.

Segundo Adeodato, o importante é que a revolucao
jamais vem de forgas irresistiveis, como o queriam
pensadores tao diferentes quanto Marx e Tocqueville. Para
Marx, especificamente, problema nio é que ele nao tenha
percebido que revolugao significa fundar a liberdade, mas
tilo s6 a separagdo que estabelece, afirmando que a
revolugao socialista deve objetivar, pelo menos em
principio, a liberagao das necessidades para no Estado
comunista, em um futuro ainda por vir, realizar a liberdade.
Nenhuma base legitima de poder pode reportar-se ao
futuro, apenas a violéncia justifica-se desta forma™”.

E reformar ¢ tudo o que a violéncia consegue™”.

A revolugao, é para Arendt, a fundagio da liberdade
e, ao contrario do apregoado pelo senso comum, esta nao
se circunscreve a derrubada de um regime ou ao 6dio a um
governante. Assim: “A ideia de que a liberdade e a
experiéncia de um novo principio devem coincidir é crucial
para a compreensio das revolugoes na idade moderna. E,
visto que a nogao corrente de Mundo Livre ¢ a de que a
liberdade, e nao a justica ou a grandeza, ¢ o critério mais
alto para julgarmos a constitui¢ao de corpos politicos, é nao
s6 da nossa compreensao da revolugio, mas da nossa
concepcao de liberdade, nitidamente de origem

30 ARENDT, Sobre..., p. 39

T ADEODATO, O problema. ..., p. 179
32 ADEODATO, O problema. .., p. 179
303 ADEODATO, O problema. .., p. 179



116 O antidecisionismo de Hannah Arendt

revolucionaria, que pode depender o grau em que estamos
preparados para aceitar ou rejeitar tal coincidéncia™*.

Arendt formula relevante distingao entre /berdade e
libertagdo, ao afirmar que as revolugoes, como conhecidas na
Modernidade, preocuparam-se tanto com a libertagio como
com a liberdade. Enquanto o verdadeiro conteido da
liberdade é “a participagdo nos negocios publicos ou a
admissio no dominio putblico™”, a libertagio é uma
condi¢do de liberdade, cujos frutos sio a auséncia de
restricio e a posse da “faculdade de locomogiao™”. Como
assevera a filésofa: “Nunca ninguém sera capaz de chegar a
um local em que a liberdade impera se nao puder se nao se
puder mover sem restricio — , é frequentemente muito
dificil dizer onde comecga o desejo da liberdade como um
modo politico de vida. A questio é que enquanto o
primeiro, o desejo de estar livre da opressio, podia ser
satisfeito num governo monarquico — embora nio num
governo tiranico e muito menos despético — o dltimo
necessitava da formacdo, ou antes, de uma forma de
redescoberta de governo; exigia a constituicio de uma
republica™".

Como ja destacamos, nem toda mudanga constitui,
per sz, uma revolucio. A mudanca sé ¢é revolucionaria
quando forma um zuitiumz, um novo comeco. Por sua vez, a
violéncia s6 é capaz de reformar e, para efetivar uma
revolugdo, tem necessariamente de libertar da opressio.
Com efeito, Arendt afirma: “Para descrever o fendémeno da
revolugao, a violéncia ¢ tdo pouco adequada como a
mudanga; sé podemos falar de revolug¢do quando ocorre
mudanca no sentido de um novo comeco, onde a violéncia
¢ empregada para constituir uma forma de governo
completamente diferente, para conseguir a formac¢ao de um

304 ARENDT, Sobre..., p. 33
305 ARENDT, Sobre..., p. 37
306 ARENDT, Sobre..., p. 37
37 ARENDT, Sobre..., p. 37



Paola Coelho Gersztein 117

novo corpo politico onde a libertacio da opressao vida,
pelo menos, a constituigio da liberdade™”.

Passemos agora a analise das Revolugoes Francesa e
Americana.

A Revolugio Francesa surgiu em meio a opressio
de uma populagio extremamente pobre. Por esta razao,
embora tenha eclodido e sido aclamada com um apelo
libertario, os problemas e as questdes sociais sobrepujaram
e condicionaram o sentido da liberdade a libertacio da
miséria e a satisfagdo das necessidades populares. Como ja
salientamos, para Arendt, o significado de liberdade apto a
constituir um momento revolucionario nao se circunscreve
a libertacao.

A Revolugiao Francesa trouxe a luz pela primeira
vez a questao social, “quando os homens comecam a
duvidar da pobreza como elemento essencial da condi¢ao
de vida na Terra”. Ocupada em demonstrar a
independéncia — e até preeminéncia — ontoldgica da esfera
politica, Arendt assume que nao ¢ tarefa das revolugoes
resolver problemas econdémicos™”.

Destacamos aqui uma forte critica a teoria
arendtiana formulada, novamente, por Canovan. Segundo a
comentadora, Arendt afirma a necessidade da separagao
entre assuntos de politica e assuntos de gestio dos negdcios
publicos e destaca que a faléncia de indmeros conselhos
revolucionarios ocorreu quando, ao invés de se ocuparem
com a politica, tentaram resolver os problemas ligados a
administracio das questdes publicas’’. Segundo Arendt,
esse fol o germe da destrui¢ao da Revolugao Francesa.

Em nome da igualdade, a Revolu¢io Francesa
também sacrificou a pluralidade, condicio que, para
Hannah Arendt, ao contrario de Carl Schmitt, é intrinseca
ao exercicio da politica.

398 ARENDT, Sobre. .., p. 40
39 ADEODATO, O problema. .., p. 181
310 CANOVAN, The Contradictions. .., p. 19



118 O antidecisionismo de Hannah Arendt

Por estarem tido preocupados em resolver os
problemas sociais, os revolucionarios franceses acabaram
por nao langar as bases a perpetuagao do movimento que
culminou em sua extin¢io.

Como se infere pela leitura do livro Sobre a Revolugao
- e como ¢ notorio entre seus comentadores - Arendt
coloca-se como defensora da Revolucio Americana, ao
considera-la o exemplo moderno de busca pela liberdade.

A analise da Revolugdio Americana realizada por
Hannah Arendt é francamente mais favoravel. Em Sobre a
Revolugao ela chega a reconhecer tristeza pelo fato de o
paradigma moderno de revolugdao ser o francés e nio o
americano.

Arendt distingue os americanos, primeiramente,
porque estes estavam libertos da pobreza, pelo menos
quando comparados aos europeus. Esta diferenca em sua
condi¢do social fez com que os americanos pudessem
preocupar-se essencialmente com a busca pela liberdade.

A Revolu¢ao Americana iniciou-se com a negativa
dos colonos ingleses a ordem politica e social ja
institucionalizada na Inglaterra. Desse modo, o inicio da
acdo americana pode ser interpretado como um ato
voluntario e consciente de recusar uma determinada ordem
politica e social. Esse elemento, que, segundo Leonardo
Avritzer, é uma nova forma de se entender o conceito de
natalidade  arendtiano, encontra-se  presente  tanto
Revolugio Americana quanto na Revolugio Hingara''.

Arendt ressalta que os colonos americanos, mesmo
antes da declaracao de independéncia, ja se organizavam
em assembleias para discutir os assuntos que lhes eram
comuns. Tais conselhos possibilitaram a instituicao de um
debate entre iguais, caracteristica da agao.

Ha que se ressaltar que ao analisar a Revolugao
Americana, Arendt disserta longamente sobre a elite norte-
americana ¢ sua inerente disposi¢ao para o exercicio da

ST AVRITZER, Agao. .., p. 155



Paola Coelho Gersztein 119

politica. Segunda a filosofa, a elite possufa bens materiais e
tinha suas necessidades basicas satisfeitas, podendo,
portanto, direcionar sua preocupacao apenas para a politica.
Ja os trabalhadores, diante da necessidade de garantia dos
bens materiais e do préprio sustento, poderiam degradar a
politica objetivando a consecucio de bens patticulares’”.

Arendt ainda destaca um elemento da Revolucio
Americana que possibilita a perpetuagdao da a¢ao, qual seja,
a criacdio de um corpo politico estivel e que pode ser
renovado constantemente. Assim, o sistema republicano
dos norte-americanos possibilitou a instituicdo e a
permanéncia da base fundada pela Revolu¢ao Americana
em moldes diversos daqueles utilizados pelos romanos, isto
¢, baseados no constitucionalismo e na tradicao de direitos.
Seria como dizer que os norte-americanos sempre podem
retornar a0 momento da fundacdo através da revisio
constitucional e da revisio dos direitos’"”.

A predilegao de Arendt pela Revolugio Americana
ainda pode ser demonstrada em seu artigo denominado
Action and  “The Pursuit of Happiness”, apresentado no
Encontro Anual da Awmserican Political Science Association, em
1960, ja mencionado neste trabalho. Segundo Lidia
Figueiredo, neste trabalho Arendt demonstra que a
constitucionalizacao do direito a procura da felicidade
demonstraria a perpetuagdo da agao na Revolucio
Americana, caracterizando-a como o ideal representativo de
fundacio da liberdade na era moderna®*,

Ao analisar a Revolugio Americana, Arendt
expressa grande apreco pelos idealizadores do movimento,
pois verifica que eles sempre primaram pela defesa da
liberdade publica, como expresso no documento redigido
por Thomas Jefferson para a convencdo da Virginia de

312 CANOVAN, The Contradictions. .., p. 14
313 AVRITZER, Agdo... p. 155.
314 FIGUEIREDO, O Pensamento ...,p. 383



120 O antidecisionismo de Hannah Arendt

1774, na qual se afirma que as leis elaboradas tém como
intuito a possibilidade de realiza¢io da felicidade publica™.

Apesar de, como ja dito, ser abertamente defensora
da Revolucao Americana como momento de realizacao da
acao na modernidade, Arendt afirma que ela fracassou em
um ponto: no momento de criagio de espagos abertos para
a discussao da politica.

Segundo seu entendimento, esposado em Sobre a
Revolucao, os americanos, assim como a maioria das
democracias modernas, acabaram limitando a participacao
na vida politica ao dia das elei¢oes, deixando o seu exercicio
propriamente dito para politicos profissionais.

Desse modo, verifica-se que, ao analisar as
Revolucdes Francesa e Americana, Arendt constatou a
ocorréncia da acio na Modernidade, ndo de forma plena,
mas com algumas limitag¢oes.

Da analise das conclusées feitas pela autora em
relacio a esses acontecimentos ¢é possivel vislumbrar
algumas conclusdes que muito nos informam sobre sua
teoria politica, sua ideia de decisdao e de constitucionalismo.

A primeira é a clara separagdo entre questoes
politicas e sociais. Como visto, para a autora, a Revolucao
nao tem como funcdo resolver questoes sociais, e estas
devem ser destinadas a um corpo de técnicos.

A segunda ¢ a de que a fundagdo de um novo
comego depende de uma postura pragmatica daqueles que
se propoem a realiza-lo. Para agir é necessario adotar uma
posicao e agir de acordo com ela.

Por fim, ha que se destacar a importancia do
conceito de Constituigdo para 0s norte-americanos como a
possibilidade de renovar o ato fundacional, mantendo os
principios que nortearam a Revolucao Americana.

315 FIGUEIREDO, O Pensamento..., p. 386-387.



Paola Coelho Gersztein 121

2.4. O antidecisionismo

Nao ha como ignorar que muitos criticos de
Hannah Arendt afirmam que sua obra seria uma forma de
decisionismo velado, tendo em vista alguns pontos
caracteristicos, tais como: sua visdo sobre a falta de
fundamento da politica; a arbitrariedade da liberdade; o
colapso do transcendental; o conceito de agao; a nogao de
novos comecos (natalidade); a tentativa de expulsar a
racionalidade e a moralidade do dominio publico das
aparéncias; a crenga na autonomia do politico; bem como a
nitida separacgao entre a agao e a contemplagao. Tais criticos
ainda afirmam que ela ndao possuia o distanciamento
necessario em relagio ao totalitarismo e, por isso, nio pode
formular uma teoria politica isenta’.

Por outro lado, existem comentadores que
contrapoem as ideias arendtianas e afirmam que a autora
repudia qualquer forma de decisio baseada no
voluntarismo ou na soberania. Esses estudiosos afirmam
que os criticos de Hannah Arendt ignoram seus esforcos
persistentes para articular uma teoria politica baseada nos
fundamentos de um dialogo publico, de deliberagiao
intersubjetiva e persuasao livre. Eles ainda destacam que o
estudo arendtiano sobre as revolucGes modernas
demonstra sua clara oposicao a qualquer forma de
decisionismo baseada na sua firme obje¢do a violéncia.’’

Apesar das diferengas existentes nas interpretacoes
da obra arendtiana acerca do decisionismo, ¢ possivel
identificar um ponto comum sobre a decisdo: ela é um
“vicio” que deve ser retirado das teorias politicas. Segundo
Kalyvas, a existéncia de correntes opostas sobre a teoria
politica de Arendt deve-se ao fato de ela nao haver

316 KALYVAS, From the Act..., p. 321
N7 KALYVAS, From the Act..., p. 321



122 O antidecisionismo de Hannah Arendt

formulado uma teoria sistematica da decisio, oscilando
entre o decisionismo e o antidecisionimo’"®.

Como observou Habermas, Hannah Arendt, em
sua reflexdo, nido se preocupou com a aquisicio e a
manuten¢do do poder, nem com o seu uso pelos
governantes, mas sim com o que a isto antecede: a sua
geracdo pelos governados. O potestas in populo ciceroniano,
para ela, quer dizer o poder entendido como a aptidao
humana para agir em conjunto. Daf a importancia decisiva
do direito de associagdo para uma comunidade politica,
pois ¢é a associagdo que gera o poder de que se valem os
governantes. Por isso, em dltima instancia, a questao da
obediéncia a lei ndo se resolve pela for¢a, como afirma a
tradi¢do, mas sim pela opiniao e pelo nimero daqueles que
compartilham o curso comum de agido expresso no
comando legal. Em sintese, a pergunta essencial nao é por
que se obedece a lei, mas por que se apoia a lei, obedecendo-
2.0 poder nao necessita de justificagdo, mas requer a
legitimidade que Hannah Arendt vincula a autoridade,
categoria a que ja aludimos, mostrando as suas origens
romanas. Deriva do inicio da agdo conjunta, do ato de
fundacdo da comunidade politica (ab urbe condita). De fato,
foi s6 a partir da Revolugao Francesa que uma renovatio ex
parte populi ab imis fundamentis, de natureza interna, passou a
ser encarada como evento matriz, transformador e
instaurador da autoridade, deixando de ser vista como
revolta e rebeldia desagregadoras da ordem. E a
importancia desse evento-matriz que carrega no seu bojo a
esperanga do inaugural contida na fundagdo do “nds” de
uma nova comunidade politica (mas também os riscos dos
seus descaminhos, examinados por Hannah Arendt em
Sobre a Revolucao), o que levou a teoria politica a atribuir
legitimidade a nog¢do de soberania popular e ao principio

das nacionalidades®”.

318 KALYVAS, From the Act...,p. 321-322
319 LAFER, A reconstrugao. . ., p. 60



Paola Coelho Gersztein 123

Para que se possa compreender o conceito
arendtiano de decisio, faz-se necessaria uma contraposi¢ao
com os conceitos relacionados ao decisionismo de Carl
Schmitt, abordados no capitulo anterior deste trabalho.

Ha uma coincidéncia entre os dois autores quanto a
concepgao de poder constituinte: tanto para Arendt, quanto
Schmitt, o poder constituinte ¢ o momento de fundagao
radical, de ruptura e de novo comego constitucional®”.

Ha outra coincidéncia a ser considerada: ambos
pensadores utilizam o termo “milagre” para descrever esse
momento tao importante na realidade constitucional e
politica de um determinado Estado. Arendt refere-se ao
momento da agdo, enquanto Schmitt refere-se a0 momento
da decisio™'.

Considerando-se tais conceitos, Arendt e Schmitt
podem ser considerados como pensadores do evento
singular de surgimento de uma nova ordem politica. Desse
modo, a decisio (Schmitt) e a agdo (Arendt) seriam as
formas pelas quais uma ordem politica sairia de sua rotina
usual. As revolugoes sao o exemplo classico de ruptura que
exemplificaria o referido momento®.

Arendt e Schmitt interpretam de forma semelhante
uma face da heranca da Revoluciao Francesa: para ambos,
este evento representa pouco mais do que um precursor
para as formas contemporaneas de sociedades de massa,
baseadas no nacionalismo autoritario™>,

Inobstante a existéncia de similaridades entre os
pensadores, vale lembrar a critica realizada por Arendt
acerca da vontade, ja mencionada nesse trabalho.

Essa critica consubstancia a distincao fundamental
entre seu pensamento e o decisionismo de Carl Schmitt.

Com base nesse conceito, Arendt analisa as
Revolugbes Francesa e Americana destacando sua

320 KALYVAS, From the Act..., p. 324
32V KALYVAS, From the Act..., p. 325
322 KALYVAS, From the Act..., p. 325.
323 SCHEUERMAN, Revolutions. .., p. 253



124 O antidecisionismo de Hannah Arendt

diferenca: enquanto os norte-americanos nao incluem a
vontade no entendimento de agdo politica, os franceses
transferiram a vontade do Rei a0 povo™.

O conceito de soberania, tratado no primeiro
capitulo deste estudo, foi utilizado na Revolu¢ao Francesa
fazendo surgir “um monstro com varias cabegas, uma
massa que se move como um sO COrpo € age como se
possuida por uma vontade”. Nesse sentido, a soberania
funda-se em uma vontade transcendental, acima do
controle “das leis humanas™.

A critica arendtiana ultrapassa a Revolucio
Francesa e contraria Schmitt em sua Teologia Politica. Com
a Revolugio Francesa o que ocorreu foi a mera
transferéncia do poder absoluto, que passou da “vontade
divina dos reis” para a soberania popular e, nesse sentido, nao
significou ruptura com a situacdo existente™.

Quando transformaram o Estado revolucionario
em Estado soberano, os franceses ocasionaram o
desmoronamento da prépria Revolugao, pois como esta se
assentou na vontade (soberania popular), tornou-se instavel
e incapaz de tornar-se a base para a renovagio e a
instituicdo de um corpo politico capaz de manter a
estabilidade do governo e os proprios principios
revolucionarios. A vontade popular, assim como a decisao
soberana, sao ilimitadas e surgem ex nibils, nao sendo,
portanto, aptos a criar uma ordem constitucional duradoura
e estavel. Destaque-se que Robespierre, um dos principais
atores da  Revolugado  Francesa, temia que a
constitucionalizacgdio do  movimento  revolucionario
contivesse o germe de destruicio do préptrio movimento™.

Enquanto Schmitt demonstra-se relativamente
despreocupado com os perigos da tentativa francesa de
encontrar formas legais ao exercicio puramente subjetivo

324 KALYVAS, From the Act..., p. 326
325 KALYVAS, From the Act..., p. 327
320 KALYVAS, From the Act..., p. 327
327 FIGUEIREDO, O Pensamento. .., p. 384.



Paola Coelho Gersztein 125

do poder, Arendt interpreta a experiéncia francesa como
uma receita de veneno para a revolu¢do permanente. Em
sua leitura, a instabilidade do governo constitucional
fornece evidéncias suficientes ao reconhecimento do
desastroso legado tedrico e pratico deixado pela Revolugao
Francesa™®,

Para Schmitt, teoria e pratica francesas capturam de
forma brilhante seu conceito de que a elaboragio da
Constituicdo sempre recai sobre a preexisténcia de uma
nagdo homogénea, capaz de se diferenciar das demais e, se
necessario, travando batalhas contra eles. A indivisibilidade
e a onipoténcia do pomvoir constituant s6 pode ser
compreendida neste contexto. Para Schmitt, o pouvoir
constituant é mais do que uma mera ficgio conceitual. Em
um sentido muito concreto, o o/k é sempre "constituido"
em primeiro lugar, definindo-se em oposicdo a um
"inimigo", ganhando capacidade de a¢do violenta contra as
ameacas a sua identidade coletiva®.

Arendt critica de forma incisiva essa afirmacdo
schimttiana. Para a filésofa, o conceito de amigo e inimigo,
fundado na nogao de soberania, busca a homogeneizagiao
dos comportamentos, que facilitam a unidade do corpo
politico, orientando-o longe de qualquer forma de
dissensao e discordancia sempre que se avistar uma
possibilidade ruptura. Como durante as guerras, a
Revolu¢ao Francesa nido podia tolerar divergéncias e
criticas. Assim, para justificar a manutencao do regime,
todos sao convocados a lutar contra um inimigo comum
que nem sempre ¢ uma ameaca externa, mas pode
constituir-se em um dissidente das politicas adotadas. Esse
conceito permite a compreensao dos motivos que levaram
a Revolucio Francesa a tornar-se um dos movimentos mais

violentos e sangrentos da histéria, como j4 assinalado™.

328 SCHEUERMAN, Revolutions. .., p. 262
32 SCHEUERMAN, Revolutions. .., p. 255
30 KALYVAS, From the Act..., p. 331



126 O antidecisionismo de Hannah Arendt

Arendt também critica a pratica francesa ao
comparar as votagoes da Constituicio Americana e
Francesa: enquanto na Convencao da Filadélfia discutiram-
se e votaram-se os assuntos, na Assembleia Francesa as
opinides manifestaram-se por assovios e gritos. O que
demonstra que os americanos detinham o conhecimento de
que a partir do momento que acabasse a discussao entre 0s
homens livres e iguais, a revolu¢do e o governo estariam
acabados™".

A critica de Arendt da vontade como soberania
fornece grandes subsidios contra a grande importancia que
se atribui a vontade soberana e permite identificar que tal
conceito embasa o decisionismo, que assim como a
vontade popular deve ser combatido. Nas palavras do
referido comentador: “a gramitica do decisionismo ¢ comando e
violéncia, enquanto sua sintaxe é discricio e arbitrariedade”™.

Para Arendt, em contraste com os franceses, os
americanos evitaram os perigos do decisionismo juridico. A
curiosa adora¢do americana a Constituicdo representa a
manifestacao mais evidente da durabilidade e perpetuidade
que 0s americanos, ao contrario dos franceses, conseguiram
atribuir a formas constitucionais, principalmente porque
eles se recusaram a assentar o governo constitucional, em
um ato mutavel de decisao™.

Hannah Arendt se opde frontalmente ao conceito
schimttiano de decisio (entendido como ato do fundador
que emana do nada, é criado ex nibilo, ¢ auto-autorizado e
nao tem qualquer relagio com a realidade externa ou
anterior a si proprio), vez que nao pode, ante 0s conceitos
que embasam a sua teoria, conceber um ato baseado na
vontade, na mera decisao subjetiva de cada um.

A decisao, que para Schmitt sustenta a Constituicao
de uma determinada ordem juridica, ¢é instavel e traz
inseguranga juridica para todos.

3V KALYVAS, From the Act..., p. 330
332 KALYVAS, From the Act..., p. 332
33 SCHEUERMAN, Revolutions. .., p. 265



Paola Coelho Gersztein 127

Para Arendt, uma constituicao tem duas dimensoes
que esclarecem a relacdo entre Direito e Politica de maneira
mais concreta. Sio elas: a construcao pelo homo faber do
espaco publico e a obtencio do acordo para a agio
conjunta, por meio da promessa. A Constituicdo ¢&,
portanto, uma constru¢ao convencional, na qual a
contingéncia do consenso, cuja autoridade deriva do ato de
fundacio, ¢ uma virtude, pois a verdade da lei repousa na
convencgao criadora de uma comunidade politica, que
enseja a gramatica da agio e a sintaxe do poder™.

A partir dai, Arendt introduz um elemento volitivo
no seu conceito de liberdade. S6 quem quer agir na vida
publica pode fazé-lo, assumindo todas as consequéncias do
seu ato.

E a vontade que possibilita a vinculacio entre o ator
e agao; que permite a responsabilizacio do sujeito pela
pratica de seus atos.

34 LAFER, A reconstrugao. . ., p. 61



128 O antidecisionismo de Hannah Arendt

Conclusao

Neste trabalho, partimos das formulagdes de
Thomas Hobbes acerca da soberania para buscarmos a
origem do decisionismo de Carl Schmitt. Apesar da
indiscutivel influéncia exercida sobre o pensamento de
Schmitt, reconhecemos que o pressuposto antropologico
de Hobbes falhou, pois a obediéncia ao poder instituido, ao
Leviata, nao se deve ao medo, mas a lealdade suscitada pelo
governante.

Carl Schmitt, considerado o tedrico do regime
nacional-socialista, formulou sua teoria decisionista sobte
trés pilares: a distingdo entre amigo e inimigo, apta a
estabelecer o verdadeiro critério do politico e, com isso, a
esséncia estatal; sua Teologia Politica, cuja tese da soberania
baseia-se na decisio proferida no estado de excecao; sua
Teoria da Constitui¢dao, cujo fundamento repousa em uma
decisio que surge do nada e que é fundamento de validade
da propria ordem.

A decisio, para Schmitt, emana de um nada
normativo e constitui o critério de validade da ordem
constitucional e da nocio de soberania. O senhor da
competéncia para decidir ¢ o soberano, que se encontra
fora da ordem, mas pode suspendé-la integralmente, ao



Paola Coelho Gersztein 129

mesmo tempo em que sua vontade constitui o fundamento
desta ordem.

Soberano, para Schmitt, ¢ o Rei na Monarquia e o
Povo na Democracia.

Sua teoria da soberania pressupoe a homogeneidade
do povo, que exclui as diferengas e tem no soberano a
expressao de sua vontade univoca. A distingao, que nada
mais ¢ do que a escolha, a decisdo, entre os amigos e 0s
inimigos, constitui assim um critério politico baseado nas
relacoes de inclusio e exclusio, totalmente contrarias
intersubjetividade entendida por Arendt como essencial
politica.

E justamente a homogeneidade necessaria a
“democracia nacional” de Schmitt que se concretizou nas
massas questionadas por Arendt, e que, segundo a filésofa,
possibilitaram a ascensao dos regimes totalitarios.

Os regimes totalitarios, como explicitamos,
concretizaram o conceito schmittiano de homogeneidade e
eleicao do inimigo objetivo, mas ndo se constituiram, em
nossa opiniao, como uma efetivagao da decisao.

Em outras palavras, entendemos que, da mesma
forma que o poder absoluto teorizado por Hobbes nunca
existiu per sz, a decisdo que surge de um nada e instaura uma
nova ordem, tal como formulada por Schmitt, nunca
constituiu o fundamento unico e dltimo de validade de
determinado ordenamento juridico ou comunidade politica.

A decisao, como proposta por Schmitt, nao se
verificou ao longo da histéria nem mesmo em relacio aos
regimes totalitarios, ainda que Hitler e Stalin tenham
escolhido seus inimigos e que se possa falar em
homogeneciza¢ao das massas nas sociedades alema e russa.

Por sua vez, Hannah Arendt foi muito criticada,
como ja dissemos neste trabalho, por dar explicagoes
consideradas “psicolégicas” aos fendémenos por ela
analisados.

Contudo, entendemos que a0 mesmo tempo em
que Arendt realizou uma analise abrangente e definitiva

[ SRS



130 O antidecisionismo de Hannah Arendt

sobre a perspectiva historica do totalitarismo, a qualidade
de sua obra repousa em sua intui¢io central. Arendt
explicitou muito bem como foi possivel que o homem se
tornasse vitima e agente do regime que gerou um crime
sem precedentes na historia da humanidade.

Como vimos, a obediéncia ao poder instituido nao
se deve a0 medo, nem mesmo na situagao de terror, mas a
aniquilagao da capacidade de auto-interpretagao do homem.
E somente com a liquidagio da consciéncia moral e da
consequente incapacidade de auto-interpretacio humana,
efetivada pela massacrante doutrinacao totalitaria, os
regimes nazi e stalinista tornaram-se reais.

Ao considerarmos que o totalitarismo vingou a
partir da ideologia — que, por sua vez, foi o instrumento
capaz de capturar e massacrar a consciéncia moral do
homem — conclui-se que as criticas a ‘“concepgao
psicologica” de Hannah Arendt sao injustas, na medida em
que a autora, ao analisar os fenémenos que possibilitaram a
ascensao dos regimes totalitirios e a aniquilacio da
capacidade de pensar do homem, foi coerente.

O pos-totalitarismo  marca, portanto, nossa
consciéneia do inconsciente.

Compreendendo-se que, privado da capacidade
unicamente humana de fazer escolhas, péde o homem
tornar-se nao humano ao ponto de aniquilar sua capacidade
de pensar e julgar, torna-se mais clara a importancia de se
estudar o pensamento humano, a Filosofia e a Politica,
arena em que este ¢ exercido na relacao com os demais.

Com a aniquilagdio do homem e a captura de sua
alma por meio dos regimes totalitarios entendemos que
estes nao  representaram uma  concretizagdo  do
decisionismo de Schmitt, pois os homens que tiveram suas
almas capturadas nao decidiram, nao detinham as
condi¢des para transferir ao soberano — ao governante
totalitirio — a expressao de sua vontade, pois esta foi
doutrinada, manipulada e, assim, inviabilizada.



Paola Coelho Gersztein 131

Da mesma forma, a soberania popular ocorrida
com o advento da Revolugao Francesa nio foi expressiao
politica consciente, racional, pois foi imposta “de cima para
baixo”.

Ja a Revolugado Americana expressou uma
normatividade “informada pela razio”, mas que nao foi seu
simples “produto”, pois enunciou “as verdades de per s
evidentes” do povo americano.

Entendemos que a perspectiva antidecisionista de
Arendt enuncia que niao somente a racionalidade nio
orienta 0s processos histéricos, como ela nao é, nem
poderia ser, o unico fundamento da subjetividade e da a¢ao
dos individuos. Sentimentos, sensibilidades e a procura por
transcendéncia estdo presentes em todo agir humano,
religioso ou nao. E sobre eles que se constroem os lagos
sociais e as identidades coletivas. Nao se trata de fazer uma
apologia das dimensoes nao racionais da vida humana, mas
de reconhecé-las e, assim, mobiliza-las a servico de valores
humanistas™.

Assim, a decisdao, tal como teorizada por Schmitt,
mostrou-se impossivel, tanto na perspectiva historica,
quanto na perspectiva filosofica, pois as contraposi¢oes
formuladas por Arendt demonstram que ndo temos
legitimidade para escolhermos o valor ultimo que informa a
ordem juridica.

Por fim, concluimos, como Pereira Coutinho, que
Hannah Arendt identificou a sabedoria civilizacional,
nucleo cindido por Schmitt, ou susceptivel de ser cindido a
partir de Schmitt, e desmascarou a mentirosa captura que
uma qualquer separagdo entre amigo e inimigo sempre
envolve™®,

35 SOR]J, Bernatdo. Judaismo para tedes. Rio de Janeiro: Civilizagao
Brasileira, 2010, p. 11
3% PEREIRA COUTINHO, A Autoridade. .., p. 112-113



132 O antidecisionismo de Hannah Arendt

Referéncias bibliograficas

ADEODATO, Joao Mauricio Leitdo. Direito Positivo e
pPlenitude da condi¢ao humana: Lei e obediéncia no
pensamento de Hannah Arendt. In Estudos de Direito
Constitucional e Urbanistico em homenagem a Professora
Magnolia Guerra. Sao Paulo: RCS Editora, 2007, p. 229-
252,

O problema da legitimidade: no rastro
do pensamento de Hannah Arendt. Rio de Janeiro:
Forense Universitaria, 1989.

AGAMBEN, Giorgio. Estado de Excepg¢io. lLisboa:
Edic¢oes 70, 2010.

AGUIAR, Odilio Alves. Juizo, Gosto e Legitimidade em
Hannah Arendt. In Philésofos Revista de Filosofia, v. 8,
n° 2, Julho-Dezembro/2003, p. 251-271. Disponivel em:
www.revistas.ufg.br; acesso em 25 de Novembro de 2010.


http://www.revistas.ufg.br/

Paola Coelho Gersztein 133

ARENDT, Hannah. A Condi¢do Humana. lisboa:
Relogio D “agua, 2001 (tradugao de Roberto Raposo).

A Promessa da Politica. Rio de Janeiro: Difel,
2009 (tradugao de Pedro Jorgensen Jr.).

As Origens do Totalitarismo. 2* ed. Lisboa:
Dom Quixote, 2006 (tradugao de Roberto Raposo).

Eichmann em Jerusalém - Uma reportagem
sobre a banalidade do mal. 2* ed. Coimbra: Tenacitas,
2003 (tradugao de A. Silva).

O que é a Autoridade? 1n Entre o Passado ¢ o
Futuro - Oito Exercicios sobre o Pensamento Politico. Lisboa:
Relogio D "agua, 2008, p. 105-154 (tradugao de José Miguel
Silva).

O que é a Liberdade? In Entre o Passado e o
Futuro - Oito Exercicios sobre o Pensamento Politico. Cit., p. 155-
182.

Responsabilidade e Julgamento. 2°* reimp.
Sio Paulo: Companhia das Letras, 2008 (tradugao de
Rosaura Eichenberg).

Sobre a Revolugio. Lisboa: Relégio D agua,
2001 (tradugao de I. Morais).

ARGUELLOQO, Katie. Decisionismo: um confronto entre
Max Weber e Carl Schmitt. In Revista da Faculdade de
Direito da Universidade Federal do Parana, ano 32, v. 33,
Curitiba, 2000, p. 65-81.

ASTORGA, Omar. El Laberinto de Ia Guerra: Tres
Derivas Hobbesianas. In RF, v. 26, n° 59, Agosto/2008,

p. 43-60. Disponivel em: www.scielo.org.ve; acesso em 25
de Novembro de 2010.


http://www.scielo.org.ve/

134 O antidecisionismo de Hannah Arendt

AVRITZER, Leonardo. A¢do, Fundacio e Autoridade
em Hannah Arendt. In Lua Nova, n° 68, 2006, p. 147-

167. Disponivel em: www.scielo.br; acesso em 1° de
Dezembro de 2010.

BAEHR, Peter. Identifying the Unprecedented:
Hannah Arendt, Totalitarianism and the Critique of
Sociology. In American Sociological Review, v. 67, 2002.
p. 804-831.

BERNSTEIN,  Richard ]J. The  Origins of
Totalitarianism: not History, but Politics. In Social
Research, v. 69, n° 2, 2002, p. 381-400.

BALAKRISHNAN, Gopal. The Enemy: An Intellectual
Portrait of Carl Schmitt. L.ondres: Verso, 2000.

BERCOVICI, Gilberto. As possibilidades de uma
Teoria do Estado. In Revista de Historia das Ideias, v. 26,
Coimbra, 2005, p. 7-32.

BLUMENBERG, Hans. The Legitimacy of the Modern
Age. Cambridge: MIT Press, 1985 (traducdo de Robert M.
Wallace).

BOCKENFORDE, Ernst-Wolfgang. The Concept of the
Political - A Key to Understanding Carl Schmitt’s
Constitucional Theory. In lLaw as Politics — Carl
Schmitt’s Critique of Liberalism, org. David Dyzenhaus, p.
35-55.


http://www.scielo.br/

Paola Coelho Gersztein 135

CANOVAN, Margareth. Hannah Arendt - A
reinterpretation of her Political Thought. Cambridge
University Press, 1992.

The Contradictions of Hannah Arendt’s
Political Thought. In Political Theory, v. 6, n° 1,
Fevereiro/1978, p. 5-26.

CHAUI, Marilena de Souza. Cultura e Democracia: O
discurso competente e outras falas. 3" ed. Sio Paulo:
Moderna, 1982.

COUTINHO, Luis Pedro Pereira. A Autoridade Moral
da Constitui¢do: Da fundamentagido da validade do
Direito Constitucional. Coimbra Editora: 2009.

Do que a Republica é: Uma Repiiblica
baseada na dignidade humana. In Estudos em

homenagem ao Prof. Doutor Martim de Albuquerque, v. 2,
Lisboa, 2010, p. 187-212.

DYZENHAUS, David. Legality and Legitimacy — Carl
Schmitt, Hans Kelsen and Hermann Heller in
Weimar. Oxford: Oxford University Press, 1997.

Why Carl Schmitt? In Law as Politics —
Carl Schmitt s Critigue of Liberalism, org. David Dyzenhaus, p.
1-20.

FERREIRA, Bernardo. Sujeito e Ordem: Romantismo e
Decisionismo no Pensamento de Carl Schmitt. In
Revista de Ciéncias Sociais, Rio de Janeiro, v. 45, n°® 4,
2002, p. 599-648.



136 O antidecisionismo de Hannah Arendt

FIGUEIREDO, Lidia. O Pensamento Politico de
Hannah Arendt: Uma Revolugido Copernicana? In
Revista Portuguesa de Filosofia, v. 58, Braga, 2002, p. 379-
400.

FRANZE, Javier. Del buen gobierno al buen dominio:
Ia crisis del concepto de politica en el pensamiento
europeo hacia el iiltimo cambio de siglo. In Revista de
Estudios Politicos, n° 108, Madrid, Abril-Junho/2000, p.
167-195.

GRUNENBERG, Antonia. Totalitarian Lies and Post-
Totalitarian Guilt: The Question of Ethics in

Democratic Politics. In Social Research, v. 69, n° 2, 2002,
p- 359-379.

HOBBES, Thomas. Didlogo entre um filésofo e um
jurista. 2* ed. Sao Paulo: Landy Editora, 2004 (traducido de
Maria Cristina Guimaraes Cupertino). Prefacio de Renato
Janine Ribeiro, p. 9-29.

Leviatd ou Matéria, Forma e Poder de uma
Repuiblica Eclesidstica e Civil. Sio Paulo: Martins
Fontes, 2003 (tradu¢ao de Joao Paulo Monteiro e Maria
Beatriz Nizza da Silva).

IRIBARNE, Manuel Fraga. Carl Schmitt: el hombre y Ia
obra. In Revista de Estudios Politicos, n® 122, Madrid,
Marc¢o-Abril /1962, p. 5-16.

JUDT, Tony. At Home in this Century. In Nova lorque
Review of Books, v. 42, n° 6.



Paola Coelho Gersztein 137

Hannah Arendt e o Mal In O Século XX
esquecido - Lugares e memorias. Lisboa: Edi¢oes 70, 2009,
p- 84-103 (tradugao de Marcelo Felix).

KALYVAS, Andreas. From the Act to the Decision -
Hannah Arendt and the Question of Decisionism. In
Political Theoty, v. 32, n° 3, Junho/2004, p. 320-346.

KOHN, Jerome. Arendt’s Concept and Description of

Totalitarianism. In Social Research, v. 69, n° 2, 2002, p.
621-656.

LAFER, Celso. A reconstrugio dos direitos humanos: A
contribuicio de Hannah Arendt. In Estudos Avancados
11 (30), 1997, p. 55-65. Disponivel em: www.scielo.br;
acesso em 30 de Novembro de 2010.

LEFORT, Claude. Thinking with and against Hannah
Arendt. In Social Research, v. 69, n° 2, 2002, p. 447-459.

LEVI, Primo. Se Isto é um Homem. lisboa: Teorema,
2000 (tradugao de Simonetta Cabrita Neto).

LOWITH, Karl. The Occasional Decisionism of Carl
Schmitt. In Martin Heidegger and European Nihilism.
Nova lorque: Columbia University Press, 1995, p. 137-169.

MACEDO JUNIOR, Ronaldo Porto. Constituigco,
soberania e ditadura em Carl Schmitt. In L.ua Nova, n°
42, Sao Paulo, 1997, p. 119-144. Disponivel em:
www.scielo.br; acesso em 1° de Junho de 2010.


http://www.scielo.br/
http://www.scielo.br/

138 O antidecisionismo de Hannah Arendt

O decisionismo juridico de Carl
Schmitt. In Lua Nova, n° 32, Sao Paulo, 1994, p. 201-215.

Disponivel em: www.scielo.br; acesso em 1° de Junho de
2010.

MARTINS, Ives Gandra da Silva. Uma Breve Teotia do
Poder. Sio Paulo: Revista dos Tribunais, 2009.

MIRANDA, Jorge. Manual de Direito Constitucional.
Tomo 1IV. Direitos Fundamentais. 4* ed. Coimbra
Editora, 2008

OLIVEIRA, Marcelo Andrade Cattoni de; MACHADO,
Felipe Daniel Amorim. Entre Schmitt e Arendt: As
Bases para um Diilogo sobre a Constituicio do
Politico. Trabalho publicado nos Anais do XIX Encontro
Nacional do CONPEDI, realizado em Fortaleza-Cear3,
entre 9 e 12 de Junho de 2010. Disponivel em:
www.conpedi.org.br; acesso em 15 de Margo de 2011.

OTERO, Paulo. A Democracia Totalitiaria — Do Estado
Totalitirio a Sociedade Totalitiria — A Influéncia do
Totalitarismo na Democracia do Século XXI. Cascais:
Principia, 2010.

Instituicées Politicas e Constitucionais. V. 1.
Coimbra: Almedina, 2007.

SA, Alexandre Franco de. Do decisionismo 4 teologia
politica: Carl Schmitt e o conceito de soberania. In
Revista Portuguesa de Filosofia, t. 59, n° 1, Braga, 2003, p.
89-111.


http://www.scielo.br/
http://www.conpedi.org.br/

Paola Coelho Gersztein 139

Metamorfose do poder: prolegémenos
schmittianos a toda a sociedade futura. Coimbra:
Ariane, 2004.

O Poder pelo Poder: Fic¢io e Ordem no
combate de Carl Schmitt em torno do Poder. lisboa:
Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, 2009.

SCHEUERMAN, Willilam E. Revolutions and
Constitutions — Hannah Arendt’s Challenge to Carl
Schmitt. In Law as Politics — Carl Schmitt’s Critique of
Liberalism, org. David Dyzenhaus, p. 252-280.

SCHMITT, Catl. El Leviathan En Ia Teoria del Estado
de Tomads Hobbes. Buenos Aires. Struhart e Cia, sem
data.

Legalidade e Legitimidade. Belo Horizonte:
Del Rey, 2007 (tradugio de Tito Livio Cruz Romao).
Apresentac¢do de Joaquim Carlos Salgado, p. vii-xxx.

O Conceito do Politico. Teoria do Partisan.
Belo Horizonte: Del Rey, 2009 (tradugao de Geraldo de
Carvalho). Apresentacio de Jirgen HABERMAS:
Liguidando os Danos - Os Horrores da Autonomia, p. vii-xix.

O Guardido da Constitui¢do. Belo Horizonte:
Del Rey, 2007 (tradu¢ao de Geraldo de Carvalho).
Apresentagdao de Gilmar Ferreira Mendes, p. ix-xv.

Teologia Politica. Belo Horizonte: Del Rey,
2006 (tradugao de Elisete Antoniuk). Apresentacao de Eros
Roberto Grau, p. ix-xiv.

Teoria de Ia Constitucion. Madrid: Alianza,
1982.



140 O antidecisionismo de Hannah Arendt

SOR]J, Bernardo. Judaismo para todos. Rio de Janeiro:
Civilizacao Brasileira, 2010.

SOSA, Rocio Rondinel. Carl Schmitt: entre el
decisionismo y el normativismo kelseniano. In Revista
de Derecho y Ciencias Politicas, v. 57, n® 1, Lima, 2000, p.
265-2717.

STRECK, Lenio Luiz e MORAIS, José Luis Bolzan de.
Ciéncia Politica e Teoria do Estado. 6" ed. Porto Alegre:
Livraria do Advogado, 2008.

TAMINIAUX, Jacques. The Philosophical Stakes in
Arendt’s Genealogy of Totalitarianism. In Social
Research, v. 69, n° 2, 2002, p. 423-4406.

TSAO, Roy T. The Three Phases of Arendt’s Theory of
Totalitarianism. In Social Research, v. 69, n° 2, 2002, p.
579-619.

WOLIN, Richard. Carl Schmitt, Political
Existencialism, and the Total State. In Theory and
Society, v. 19, n° 4, Agosto/1990, p. 389-416.

YOUNG-Bruehl, Elisabeth. On the Origins of a New
Totalitarianism. In Social Research, v. 69, n° 2, 2002, p.
567-578.



