




 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

INVESTIGAÇÃO ACERCA DA 

POSSIBILIDADE DE UMA 

ESTÉTICA EM KARL MARX 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

  



 

 

 

Ricardo Luis Reiter 

 

 

INVESTIGAÇÃO ACERCA DA 

POSSIBILIDADE DE UMA 

ESTÉTICA EM KARL MARX 

 

Este livro é um trabalho de conclusão de 

curso de graduação apresentado à Faculdade de 

Filosofia e Ciências Humanas da Pontifícia 

Universidade Católica do Rio Grande do Sul 

(PUCRS), como requisito parcial para obtenção 

do grau de Bacharel em Filosofia. Aprovado 

pela banca examinadora, composta pelos 

professores Dr. Ronel Alberti da Rosa, Dr. 

Norman Roland Madarasz e Ms. Eduardo Silva 

Ribeiro no segundo semestre de 2013. 

 

 

 

 

Porto Alegre 

2013 

  



Direção editorial e diagramação: Lucas Fontella Margoni 

www.editorafi.com 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

REITER, Ricardo Luis 

Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

[recurso eletrônico] / Ricardo Luis Reiter. -- Porto Alegre, RS: 

Editora Fi, 2013. 

134 p. 

ISBN - 978-85-66923-17-9 

Disponível em: http://www.editorafi.com/2013/11/reiter.html 

1. Estética. 2. Karl Marx 3. Alienação 4. Arte. 5. Trabalho. I.

Título. 

CDD-193 

Índices para catálogo sistemático: 

1. Filosofia Alemã     193 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Investigação acerca da possibilidade  

de uma Estética em Karl Marx 



  

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico esse trabalho aos meus pais Dílson Luis 

Reiter e Marlize Schorr Reiter, e a minha irmã Vanessa 

Cristine Reiter. Em todos os momentos sempre pude 

encontrar conforto na minha família. 

  



  



 

 

 

 

AGRADECIMENTOS 
 

Durante todo processo de formação acadêmica, tive 

grandes amigos que me apoiaram. Nesse momento desejo 

agradecer aqueles que sempre estiveram presentes. 

Agradeço, em primeiro lugar a Deus, pois sem ele é 

impossível concluir com êxito qualquer projeto.  

Agradeço à minha família, pelo apoio, incentivo e 

respeito pela minha decisão de cursar filosofia. O amparo da 

família sempre foi essencial na minha vida. 

Agradeço a minha esposa, Letícia, por ter 

permanecido ao meu lado nas madrugadas em que digitava 

este trabalho. Também cabe a ela parte dos créditos pela 

escolha do autor que aqui foi explorado neste trabalho. 

Muito obrigado. 

Agradeço ao Dr. Ronel por ter me orientado tão 

bem nesse projeto. Suas observações foram extremamente 

pontuais e claras, o facilitou a percepção do que deveria ser 

melhorado no presente trabalho. Mas ao mesmo tempo, a 

suas orientações sempre me permitiram toda a liberdade 

como escritor, deixando ao meu critério escolher os aspectos 

a serem contemplados e apresentados. Foi um prazer 

trabalhar com o senhor. 

Agradeço também ao Dr. Sérgio Sardi pela 

disponibilidade em conduzir as cadeiras da monografia. 

Acredito que toda a turma concordará comigo quando digo 



que sua paciência e seu incentivo foram fundamentais no 

processo de elaboração e escrita durante esse ano que 

dedicamos-nos aos nossos trabalhos. Estou grato pela sua 

ajuda. 

Agradeço a coordenadora do Projeto Ação Rua do 

qual faço parte, Ana Paula, e no nome dela agradeço a toda a 

equipe. A paciência e a alegria de vocês foram de extrema 

importância para que eu pudesse suportar toda a tenção que 

surge na hora da elaboração de um trabalho como esse. 

Estou grato por ter colegas tão especiais como vocês. 

Agradeço também a duas pessoas que considero 

especiais: Elenice e Juliana. A convivência e parceria com 

vocês tornou esses dias mais animados. Fico grato por ter 

pessoas como vocês comigo. 

Agradeço ao Dr. Norman Roland Madarasz que 

prontificou-se a participar da banca de aprovação desse 

trabalho e que foi um dos melhores professores com que 

pude conviver durante o período acadêmico. Nossas 

conversas sobre Marx foram de grande valia na elaboração 

desse projeto e para a formação acadêmica. Estou grato por 

ter tido o senhor como professor. 

Por fim, e não menos importante, agradeço ao Me. 

Eduardo Ribeiro, que além de ser um grande amigo aceitou 

participar da banca de defesa desse trabalho. Com um 

simples gesto de desapegar-se de um livro, ele conseguiu dar 

novos rumos à este trabalho. É fantástico ter amigos que 

preocupam-se conosco. Muito Obrigado. 

  



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

"A arte começa onde a imitação acaba." (Oscar Wilde) 

  



  



 

 

 

 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO .................................................. 15 

2 DEFININDO CONCEITOS ............................. 18 

2.1 O CONCEITO DE HOMEM ...................................20 

2.1.1 A influência de Hegel para o pensamento de Marx ...24 

2.1.2 A influência de Feuerbach no pensamento de Marx ...26 

2.1.3 O homem para Marx ...............................................31 

2.2 O CONCEITO DE ALIENAÇÃO ..........................33 

2.3 O CONCEITO DE ESPIRITUALIDADE EM 

MARX .....................................................................................40 

3 O ASPECTO ESTÉTICO DA ALIENAÇÃO .... 47 

3.1 ARTE E REALISMO ..................................................49 

3.1.1 Os falsos Realismos ..................................................54 

3.1.2 O Realismo de Marx e suas Implicações ...................57 

3.2 O PAPEL FUNDAMENTAL DO TRABALHO ..58 

3.2.1 O trabalho e o desejo de criação do homem .................63 

3.3 O ARTISTA ..................................................................69 

3.3.1 O sentidos humanos ..................................................72 

3.4 ARTE E ALIENAÇÃO ..............................................76 



3.4.1 Produção material X Produção artística ....................77 

4 A PRODUÇÃO ESTÉTICA E A SOCIEDADE 
CAPITALISTA ........................................................... 88 

4.1.1 A atividade artística e o trabalho assalariado ............99 

4.2 A PRODUÇÃO NO CAPITALISMO E A 

LIBERDADE DE CRIAÇÃO ......................................... 105 

4.2.1 O desenvolvimento da arte nas condições hostis do 
Capitalismo ........................................................................ 114 

5 PRODUÇÃO ARTÍSTICA E CONSUMO 
HUMANO ................................................................ 119 

5.1 CRIAÇÃO, GOZO ESTÉTICO E 

APROPRIAÇÃO HUMANA .......................................... 126 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS ........................... 130 

REFERÊNCIAS ....................................................... 131 



 15 Ricardo Luis Reiter 

 

 

 

 

1 INTRODUÇÃO 
 

Todo trabalho que tem como assunto algum ponto 

específico do projeto filosófico apresentado por Karl Marx 

se depara com o mesmo problema: onde começar? Sendo 

assim, este trabalho não poderia ser diferente. Desde o 

momento em que foi definido que a monografia se 

debruçaria sobre a investigação acerca da possibilidade de 

estética em Marx e como ela se apresenta, surgiu a mesma 

dúvida fundamental: por onde começar? 

Marx não escreveu um tratado sobre estética. Todo 

o projeto filosófico de Marx, porém, apresenta aspectos 

relevantes ao seu pensamento estético. Isso fez com que 

suas principais obras estivessem recheadas de passagens 

sobre o seu pensamento estético. Desde seus Manuscritos 

Econômico-Filosóficos até sua obra mais madura, O 

Capital, encontram-se proposições, ideias e aspectos que 

fundamentam claramente que existe, em Marx, uma 

concepção própria de estética. A recente publicação dos 

Grundrisse vem acrescentar ainda mais material literário à 

grande bagagem deixada por Marx. 

Marx, ao iniciar seus estudos nos Manuscritos 

Econômico-Filosóficos, não buscava nada relacionado à 

estética. Ao contrário, seu projeto era encontrar a 

humanidade do homem. Humanidade essa que se teria 

perdido no momento em que o homem foi forçado a se 



16  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

alienar pela sua sobrevivência. Conforme Vázquez,  

 

Era o homem, ou, mais exatamente, o homem social, 

concreto, que - nas condições econômicas e históricas 

próprias da sociedade capitalista - se desfaz, se mutila ou 

nega a si próprio. Essa mutilação do homem, ou perda 

do humano, se dá precisamente no trabalho, na 

produção material, isto é, na esfera na qual o homem 

deveria se afirmar como tal e que tornou possível à 

própria criação estética. E, buscando o humano, o 

humano perdido, Marx encontra o estético como um 

reduto da verdadeira existência humana; não apenas 

como um seu reduto, mas como esfera essencial. 

(VÁZQUEZ, 2011, p. 45) 

 

Assim, era o homem o objeto específico da arte, 

apesar de nem sempre ser o objeto a ser representado. A 

arte devolvia ao homem algo de essencial que ele perdeu. A 

estética passaria a ser o último reduto do humano ao qual o 

homem tem acesso. Assim, a arte seria uma forma de 

conhecimento; não de conhecimento científico, mas sim de 

um conhecimento humano sobre objetos humanizados1. 

Diante desse contexto, percebe-se que o aspecto 

estético seria muito mais relevante em Marx do que poderia 

                                            
1 Para Fischer, a arte é a união do homem com o todo, ou seja, meio de 
satisfazer o desejo do homem de pertencer ao todo: “(...) o desejo do 
homem de se desenvolver e completar indica que ele é mais do que um 
individuo. Sente que só pode atingir a plenitude se se apoderar das 
experiências alheias que potencialmente lhe concernem, que poderiam 
ser dele. E o que um homem sente como potencialmente seu inclui 
aquilo de que a humanidade, como um todo, é capaz. A arte é o meio 
indispensável para essa união do indivíduo como o todo; reflete a 
infinita capacidade humana para a associação, para a circulação de 
experiências e ideias.” (FISCHER, 1976, p. 13) 



 17 Ricardo Luis Reiter 

sugerir uma leitura rápida e descuidada de suas obras.  



18  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

 

 

 

2 DEFININDO CONCEITOS 
 

A filosofia de Marx apresenta muitos conceitos que 

já estão presentes dentro da filosofia clássica. A novidade 

desses conceitos, entretanto, está na nova leitura deles 

apresentada pelo autor de O Capital. Assim, conceitos 

como homem, alienação e espiritualidade, que serão 

apresentados a seguir, recebem uma nova roupagem 

própria da filosofia marxista. 

Marx foi um filósofo que estava em contato com as 

várias correntes vigentes em sua época. Assim, sua filosofia 

acabou sendo influenciada principalmente por Hegel, 

Feuerbach, Schiller e os economistas, principalmente 

Ricardo e Mill. A filosofia de Marx recebe essa influência, 

mas ao mesmo tempo apresenta críticas, observações e 

novas interpretações aos conceitos adotados.  

Dessa forma, surge a necessidade de uma breve 

apresentação de alguns conceitos que estão presentes tanto 

na filosofia tradicional como na estética marxista, contudo 

sob prismas diferentes. Quando Marx afirma que o 

trabalho humaniza o homem, por exemplo, é preciso ter 

presente o que Marx entende por homem. O projeto 

estético de Marx, como a própria filosofia marxista, é uma 

filosofia que se propõe a reconstruir toda a filosofia a partir 

de um novo fundamento, a saber: o homem. 



 19 Ricardo Luis Reiter 

Eagleton escreve que a filosofia, principalmente a 

estética, até Marx, havia sido reduzido a uma anestética. 

Seria preciso reconstruir tudo, partindo de um novo 

pressuposto.  

 

O materialismo implícito da estética poderá ainda ser 

redimido, mas para descarregá-lo do peso do idealismo 

que o verga, é necessária uma revolução do pensamento 

que faça de sua base o próprio corpo, e não um tipo de 

razão que luta por um espaço próprio. (EAGLETON, 

1990, p. 146) 

 

O primeiro filósofo que se encarregou de 

apresentar uma nova filosofia que partisse da materialidade, 

do corpo, foi Marx. O materialismo de Marx não se limita a 

apresentar uma nova estética; até porque a estética é apenas 

um dos temas da filosofia. Assim, ao reescrever a estética a 

partir do corpo, Marx acaba por reescrever toda a filosofia, 

ou pelo menos toda a história da filosofia.  

 

A história que o marxismo tem para contar é um relato 

classicamente hubrístico de como o corpo humano, 

através de suas extensões que nós chamamos de 

sociedade e tecnologia, chega a superar a si mesmo e a 

levar a si mesmo até o nada, reduzindo sua própria 

riqueza sensível a uma cifra no ato de converter o 

mundo em um órgão de seu corpo. (EAGLETON, 

1990, p. 147) 

 

Nas palavras de Marx, "a história de todas as 

sociedades que já existiram é a história de lutas de classe" 

(MARX; ENGELS, 1998, p. 9). Essa é a história que Marx 

apresenta. Ela vai, entretanto, muito além das lutas de 



20  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

classe. É dentro desse processo histórico que o homem se 

desenvolve e se conhece. A história das lutas de classe 

acaba sendo a própria história do homem no mundo 

 

2.1 O CONCEITO DE HOMEM 

 

Dentro da filosofia de Marx, um dos conceitos 

fundamentais, e com significado próprio, é o conceito de 

homem. O homem marxista é bem diferente do homem 

clássico e do homem estudado pela tradição filosófica. 

Marx adota um conceito de homem social, presente no 

mundo dentro de um processo histórico. Nas palavras de 

Fromm, 

 

Marx não acreditava, como o fazem muitos sociólogos e 

psicólogos contemporâneos, que houvesse algo assim 

como uma natureza do homem, que este ao nascer seja 

como uma folha de papel branco na qual a cultura 

escreve seu texto. Bem ao contrário desse relativismo 

sociológico, Marx partiu da ideia de que o homem como 

homem é uma entidade identificável e verificável, 

podendo der definido como homem não apenas 

biológica, anatômica e fisiologicamente, mas também 

psicologicamente. (FROMM, 1962, p. 34) 

 

Para Erich Fromm, Marx não concebia o homem a 

partir das mesmas premissas daqueles que o antecederam, 

pois criticava tanto o Idealismo quanto o Materialismo, por 

ambos serem abstratos demais. De fato, nem o 

Materialismo tradicional e nem o Idealismo consideraram o 

ser humano como ser histórico-social. 

 

Marx combateu o materialismo mecânico, “burguês”, “o 



 21 Ricardo Luis Reiter 

materialismo abstrato da ciência natural, que excluía a 

História e seus processos”, e para seu lugar advogou o 

que denominou, em Manuscritos Econômicos e 

Filosóficos, “naturalismo ou humanismo [que] é 

diferente tanto do Idealismo quanto do materialismo e, 

ao mesmo tempo, constitui a verdade que os unifica”. 

De fato, Marx nunca empregou as expressões 

“materialismo histórico” ou “materialismo dialético”; ele 

falou isso sim, de seu próprio “método dialético”, em 

contraste como de Hegel, e de sua “base materialista”, 

pelo que se referia simplesmente às condições 

fundamentais da vida humana. (FROMM, 1962, p. 20) 

 

Marx trouxe para sua filosofia o aspecto histórico-

social, que havia sido ignorado por Hegel e, depois, por 

Feuerbach. Ele, Marx, apresentava, assim, uma nova 

concepção de Materialismo, um materialismo com raízes 

históricas. Essa nova interpretação do Materialismo, 

contudo, trazia valores que já haviam sido introduzidos por 

Feuerbach, principalmente a valorização do homem sobre a 

Ideia. 

A diferença do Materialismo histórico para o 

Materialismo que Marx se propusera assumir pode ser 

encontrada nas Teses sobre Feuerbach, escritas pelo 

próprio Marx: 

 

O principal defeito de todo o materialismo existente até 

agora - o de Feuerbach incluído - é que o objeto 

[Gegenstand], a realidade, o sensível, só é apreendido 

sob a forma do objeto [Objekt] ou da contemplação; 

mas não como atividade humana sensível, como prática, 

não subjetivamente. Daí decorre que o lado ativo, em 

oposição ao materialismo, foi desenvolvido pelo 



22  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

Idealismo - mas apenas de modo abstrato, pois 

naturalmente o Idealismo não conhece a atividade real, 

sensível, como tal. Feuerbach quer objetos sensíveis 

[sinnliche Objekte] efetivamente diferenciados dos 

objetos do pensamento; mas ele não apreende a própria 

atividade humana como atividade objetiva 

[gegenständliche Tätigkeit]. Razão pela qual ele enxerga, 

na Essência do cristianismo, apenas o comportamento 

teórico como autenticamente humano, enquanto a 

prática é aprendida e fixada apenas em sua forma de 

manifestação judaica-suja. Ele não entende, por isso, o 

significado da atividade “revolucionária”, “prático-

crítica”. (MARX; ENGELS, 2007, p. 537) 

 

Em outra passagem, Marx faz uma crítica direta a 

Hegel e à filosofia alemã, por ter adotado o sistema 

hegeliano. Sua crítica refere-se à falta do aspecto material 

na filosofia alemã. 

 

Totalmente ao contrário da filosofia alemã, que desce do 

céu a terra, aqui se eleva da terra ao céu. Quer dizer, não 

se parte daquilo que os homens dizem, imaginam ou 

representam tampouco dos homens pensados, 

imaginados e representados para, a partir daí, chegar aos 

homens de carne e osso; parte-se dos homens realmente 

ativos e, a partir de seu processo de vida real, expõe-se 

também o desenvolvimento dos reflexos ideológicos e 

dos ecos desse processo de vida. Também as formações 

nebulosas na cabeça dos homens são sublimações 

necessárias de seu processo de vida material, processo 

empiricamente constatável e ligado a pressupostos 

materiais. A moral, a religião, a metafísica e qualquer 

outra ideologia, bem como as formas de consciência a 

elas correspondentes, são privadas, aqui, da aparência de 



 23 Ricardo Luis Reiter 

autonomia que até então possuíam. Não tem história, 

nem desenvolvimento; mas os homens, ao 

desenvolverem sua produção e seu intercâmbio 

materiais, transformam também, com esta sua realidade, 

seu pensar e os produtos de seu pensar. Não é a 

consciência que determina a vida, mas a vida que 

determina a consciência. No primeiro modo de 

considerar as coisas, parte-se da consciência como 

indivíduo vivo; no segundo, que corresponde à vida real, 

parte-se dos próprios indivíduos reais, vivos, e se 

considera a consciência apenas como sua consciência. 

(MARX; ENGELS, 2007, p. 94) 

 

Uma das principais diferenças entre Marx e 

Feuerbach (isto será retomado novamente adiante) é o fato 

de Marx ir além de Feuerbach na crítica a Hegel e à 

filosofia alemã. A novidade apresentada por Marx estava 

justamente nessa associação do aspecto histórico social ao 

conceito de homem. 

Nogare, em um de seus estudos sobre antropologia 

filosófica, afirma que os filósofos que mais influenciaram o 

pensamento de Marx foram Hegel e Feurbach. Cada um 

dos autores forneceu aspectos relevantes para a formulação 

de conceitos centrais dentro da filosofia de Marx. 

Engels e Marx reconheceram essa influência 

recebida dos dois filósofos. Mas, ao mesmo tempo 

ressaltam o quanto acabaram por se distanciar deles. Esse 

distanciamento deu-se muito por causa da apropriação 

própria e do amadurecimento do pensamento de Marx. 

Apesar de aceitar aspectos da filosofia, tanto de Hegel 

quanto de Feurbach, Marx acaba por transcendê-la e 

resignificar tais aspectos, acrescentando aquilo que ele traz 

de novo. 



24  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

2.1.1 A influência de Hegel para o pensamento de 

Marx 

 

De Hegel, Marx recebe principalmente o conceito 

de dialética. Marx adota esse conceito, mas o adapta 

conforme sua filosofia.  

Nogare apresenta o significado histórico de dialética 

como um termo que significa conversar, dialogar, dizer um 

para o outro. Esse sentido de dialética perdurou desde a 

filosofia grega, vale lembrar os diálogos de Sócrates nos 

livros de Platão, até a Idade Média, onde ela acabou tendo 

seu sentido ampliado, abrangendo a lógica, e passando a 

significar um diálogo, segundo certas normas. Na filosofia 

moderna, Hegel apresenta a dialética como sendo o 

movimento de uma tese que é criticada por uma antítese, 

gerando uma síntese. Essa, por sua vez será uma nova tese 

que repetirá todo o movimento2. (NOGARE, 1990). 

Marx não aceita a formulação hegeliana de dialética, 

apesar de ter adotado o conceito dele. No Posfácio da 

segunda edição de O Capital, ele apresenta sua própria 

                                            
2 Nogare apresenta a síntese do conceito hegeliano de dialética como 
um eterno diálogo entre tese, antítese e síntese: “A dialética hegeliana 
mantém da dialética antiga o sentido de contradição, que está implícito 
no diálogo. Hegel, porem, vê essa contradição, não somente nas 
palavras dos interlocutores, mas na realidade universal e 
consequentemente nas ideias, que constituem para ele a realidade (todo 
o real é racional, todo racional é real). A realidade - e a ideia que a 
constitui - pelo fato de resultar de elementos contraditórios é um 
eterno diálogo entre: Tese (afirmação), Antítese (negação), donde se 
passa necessariamente a Síntese (negação da negação). A síntese por sua 
vez torna-se tese de uma sucessiva tríade. Esta perene colocação da 
contradição e sua resolução chama Hegel de dialética. Exemplo: a tríade 
fundamental em Hegel é: tese: ser, antítese: não-ser, síntese: devir. 
Outro exemplo: tese: alma, antítese: corpo, síntese: o homem, espírito 
encarnado.” (NOGARE, 1990, p. 84) 



 25 Ricardo Luis Reiter 

definição de dialética, apontando as principais diferenças, 

ou críticas à definição hegeliana. 

 

Meu método dialético, por seu fundamento, difere do 

método hegeliano, sendo a ele inteiramente oposto. Para 

Hegel, o processo do pensamento - que ele transforma 

em sujeito autônomo sob o nome de ideia - é o criador 

do real, e o real é apenas uma manifestação externa. Para 

mim, ao contrário, o ideal não é mais do que o material 

transposto para a cabeça do ser humano e por ela 

interpretado. 

(...) A mistificação por que passa a dialética nas mãos de 

Hegel não o impediu de ser o primeiro a apresentar suas 

formas gerais de movimento, de maneira ampla e 

consciente. Em Hegel, a dialética está de cabeça para 

baixo. É necessário pô-la de cabeça para cima, a fim de 

descobrir a substância racional dentro do invólucro 

místico. (MARX, 2006, p. 29) 

 

Surge aqui a grande diferença, segundo Nogare, 

entre Hegel e Marx no que diz respeito à dialética: para 

Hegel, a realidade originária e, portanto, fundamental, é o 

espírito (ideia). A dialética, em Hegel, é a própria vida e 

desenvolvimento da ideia, e método para a compreensão 

dessa vida e desenvolvimento. Já em Marx, a realidade 

originária e fundamental não é a ideia e sim a matéria. Por 

isso, ele afirma que seu processo é oposto ao de Hegel. Em 

Marx, a dialética é o modo de desenvolvimento dessa 

realidade que origina da matéria e também o método para a 

compreensão de todo esse processo, que no fundo é um 

processo histórico.  

Vale citar a definição de homem em Hegel 

elaborada por Lima Vaz: 



26  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

 

A concepção hegeliana do homem articula-se, assim, 

segundo um ritmo dialético ternário que Poe em 

evidência o caráter subjetivo do Espírito, ou seja, sua 

negatividade essencial que lhe permite realizar-se como 

sujeito efetivamente real, ou seja, em sua individualidade 

efetiva. É, pois, o “homem efetivo” (der wirkliche 

Mensch) que se constitui por meio desse movimento 

dialético que, em seu ritmo triádico, pode ser 

considerado uma tentativa de superação do dualismo 

corpo-alma. A resposta à questão kantiana “O que é o 

homem?” é, pois, ao mesmo tempo uma “exposição” 

(Darstellung) dos momentos constitutivos do ser do 

homem e do movimento dialético de seu tornar-se 

homem (das Werden des konkreten Menschen) segundo 

os níveis de sua realidade, ou seja, segundo a matéria ou 

o ser do homem, objeto da Antropologia, segundo a 

forma ou o operar do homem, objeto da 

Fenomenologia, e segundo a figura ou realização do 

homem, objeto da Psicologia. (VAZ, 2001, p. 124) 

 

2.1.2 A influência de Feuerbach no pensamento de 

Marx 

 

Segundo Nogare, Feuerbach legou a Marx à 

preocupação para com a prioridade da matéria sobre o 

espírito e a antropologia da religião. Apesar de esses 

conceitos serem fundamentais em Marx, eles passaram por 

uma correção e receberam novas propriedades (NOGARE, 

1990). 

Lima Vaz ao escrever sobre o papel de Feuerbach 

na história da filosofia apresenta que 

 



 27 Ricardo Luis Reiter 

A posição de L. Feuerbach, na história da filosofia é, 

tipicamente, uma posição intermediária ou de transição 

entre os grandes sistemas do Idealismo Alemão (...) de 

uma parte e, de outra, o materialismo histórico de Marx 

e o materialismo cientificista da segunda metade do 

século XIX. Essa posição intermediária de Feuerbach já 

fora realçada por F. Engels, e ela se caracteriza 

justamente pela inflexão antropológica que Feuerbach 

imprime a algumas categorias herdadas por Hegel. 

(VAZ, 2001, p. 125-126) 

 

Segundo Nogare, o grande mérito de Feuerbach foi 

desafiar Hegel num cenário em que a filosofia hegeliana 

havia se tornado a filosofia oficial da Alemanha, quase 

como uma religião do Estado. De fato, após a morte de 

Hegel, a sua filosofia passou a ter prestigio a ponto de ou o 

filósofo ter de ser hegeliano ou, caso contrário, ser 

considerado um bárbaro idiota. Hegel era como o sol em 

torno do qual giravam dependentes todas as outras teorias. 

E é em meio a esse contexto que surge Feuerbach, aluno de 

Hegel, dizendo que seu mestre estava sem razão 

(NOGARE, 1990). 

Nogare afirma que, para Marx e Engels, o grande 

mérito de Feuerbach foi acabar com a adoração hegeliana e 

com seu Idealismo, trazendo de volta o materialismo, 

proporcionando uma visão realista do mundo. A inversão 

dialética realizada por Marx, do Idealismo ao Materialismo, 

tem suas raízes na crítica de Feuerbach a Hegel. 

Outro aspecto relevante da filosofia feuerbachiana e 

que foi assumido por Marx é referente à religião 

antropológica apresentada por Feuerbach3.  

                                            
3 Nogare faz um comentário sobre a importância da crítica de 



28  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

 

A consciência de Deus e a consciência que o homem 

tem de si mesmo, o conhecimento de Deus o 

conhecimento que o homem tem de si mesmo. Pelo 

Deus conheces o homem e vice-versa pelo homem 

conheces o seu Deus; ambos são a mesma coisa. O que 

é Deus para o homem e o seu espírito, a sua alma e o 

que e para o homem seu espírito, sua alma, seu coração, 

isto e também o seu Deus: Deus e a intimidade revelada, 

o pronunciamento do Eu do homem; a religião é uma 

revelação solene das preciosidades ocultas do homem, a 

confissão dos seus mais íntimos pensamentos, a 

manifestação pública dos seus segredos de amor. 

(FEUERBACH, 2007, p.44) 

 

Essa posição de Feuerbach está muito próxima da 

posição de Marx. Em ambos, a religião é vista como forma 

de alienação4. A postura de Feuerbach é muito clara: Deus 

                                                                                    
Feuerbach para a religião antropológica. Esse mesmo conceito é 
adotado depois por Marx e fundamenta a critica marxista da religião: 
“Coerentemente com seu materialismo, Feuerbach em A essência do 
Cristianismo ensina que não foi Deus quem criou o homem, mas o 
homem criou Deus, segundo seu retrato. Deus não é mais que o 
conjunto de propriedades do homem, projetadas para fora sob a forma 
de tipo ideal. Deus é uma criatura do homem, a exteriorização e 
objetivização de seus próprios traços e características. Quando 
Feuerbach fala de Deus como projeção do homem, entende não o 
homem indivíduo, mas o homem espécie, o homem genérico, o 
homem que idealizamos e que não conseguimos realizar por nós 
próprios”. (NOGARE, 1990, p. 90) 
4 Em sua obra Essência do Cristianismo, Feuerbach coloca que toda a 
religião é, no fundo, mera antropologia. O homem projeta em Deus sua 
própria natureza: “Mas estou longe de atribuir à antropologia uma 
importância insignificante ou apenas subordinada, uma importância que 
Ihe seja devida enquanto uma teologia estiver acima dela e contra ela - 
ao reduzir a teologia à antropologia na verdade elevo a antropologia 
para a teologia assim como o cristianismo que, ao reduzir Deus ao 



 29 Ricardo Luis Reiter 

seria uma projeção humana: no momento que o homem 

parar de procurar fora de si aquilo que ele já carrega dentro 

de si, então ele, o homem, terá forças para mudar sua 

realidade. No fundo, o homem é seu próprio Deus. 

Apesar de toda a influência recebida de Feuerbach, 

Marx elabora uma série de críticas ao seu mentor. Um dos 

textos mais célebres são suas Teses sobre Feuerbach, onde 

ele elabora 11 teses que apresentam de forma sucinta as 

divergências de Marx com o pensamento de Feuerbach. As 

teses 5, 6 e 7 apresentam a principal crítica de Marx à 

filosofia de Feuerbach: 

 

5: Feuerbach, não satisfeito com o pensamento abstrato, 

quer a contemplação [Anschauung]; mas ele não 

compreende o sensível [die Sinnlichkeit] como atividade 

prática, humano sensível. 

6: Feuerbach dissolve a essência religiosa na essência 

humana. Mas a essência humana não é uma abstração 

intrínseca do indivíduo isolado. Em sua realidade, ela é o 

                                                                                    
homem, fez do homem um Deus, certamente um Deus afastado do 
homem, transcendente e fantástico - assim como também a palavra 
antropologia, o que e autoático, não no sentido da filosofia hegeliana 
ou de ate agora em geral, mas num sentido infinitamente mais eleva do 
e geral. A religião é o sonho do espírito humano. Mas também no 
sonho não nos encontramos no nada ou no céu, mas sobre a terra - no 
reino da realidade, apenas não enxergamos os objetos reais a luz da 
realidade e da necessidade, mas no brilho arrebatador da imaginação e 
da arbitrariedade. Por isso nada mais faço a religião - também a teologia 
ou filosofia especulativa - do que abrir os seus olhos, ou melhor, voltar 
para fora os seus olhos que estão voltados para dentro, i.e., apenas 
transformo o objeto da fantasia no objeto da realidade. Mas certamente 
para esta época que prefere a imagem a coisa, a cópia ao original, a 
fantasia a realidade, a aparência, a essência, e esta transformação, 
exatamente por ser lima desilusão, uma destruição absoluta ou uma 
pérfida profanação, porque sagrada e somente a ilusão, mas profana a 
verdade.” (FEUERBACH, 2007, p.24-25) 



30  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

conjunto das relações sociais. 

Feuerbach, que não penetra na crítica dessa essência real, 

é forçado, por isso: 

1. A fazer abstrações do curso da história, fixando o 

sentimento religioso para si mesmo, e a pressupor um 

indivíduo humano abstrato - isolado. 

2. Por isso, a essência só pode ser apreendida como 

“gênero”, como generalidade interna, muda, que une 

muitos indivíduos de modo natural. 

7: Feuerbach não vê, por isso, que o próprio 

“sentimento religioso” é um produto social e que o 

indivíduo abstrato que ele analisa pertence a uma 

determinada forma de sociedade. (MARX; ENGELS, 

2007, p. 534) 

 

Fica claro que a principal crítica de Marx à filosofia 

da religião de Feuerbach é justamente essa abstração do 

homem. Aliás, esse é um assunto que volta à tona quando 

Marx critica a visão de Feuerbach sobre o Materialismo. Na 

Ideologia Alemã, lê-se: 

 

[...] na realidade, e para o materialismo prático, isto é, 

para o comunista, trata-se de revolucionar o mundo, de 

enfrentar e de transformar praticamente o Estado de 

coisas por ele encontrado. Se, em certos momentos, 

encontra-se em Feuerbach pontos de vista desse tipo, 

eles não vão além de intuições isoladas e tem sobre sua 

intuição geral muita pouca influência para que se possa 

considerá-los como algo mais do que embriões capazes 

de desenvolvimento. A “concepção” feuerbachiana do 

mundo sensível limita-se, por um lado, à mera 

contemplação deste último e, por outro lado, à mera 

sensação; ele diz “o homem” em vez de os “homens 

históricos reais”. (MARX; ENGELS, 2007, p. 30) 



 31 Ricardo Luis Reiter 

2.1.3 O homem para Marx 

 

Tanto a filosofia de Hegel quanto a de Feuerbach 

receberam críticas da parte de Marx por terem ignorado o 

aspecto histórico do homem5. Fica claro, portanto, que, 

para Marx, o aspecto histórico é um dos elementos 

fundamentais no homem.  

Segundo Fromm, existem em Marx duas formas de 

natureza humana. A primeira é a forma mais primordial, 

mais substancial. Essa natureza seria a “essência” do 

homem. A segunda forma seria a “expressão específica da 

natureza humana em cada cultura”6, ou em cada momento 

histórico. Existe no homem um potencial humano. Esse é 

permanente. Contudo é ele quem transforma o ser humano 

no processo histórico. 

 

O potencial do homem, para Marx, é um potencial dado; 

o homem é, por assim dizer, a matéria-prima humana 

                                            
5 “(...) para Hegel o homem é essencialmente Espírito e o Espírito é 
Deus. Diz: ‘Conquanto considerado finito por si mesmo, o homem é 
também imagem de Deus e fonte da infinidade em si mesmo, pois é o 
fim de si mesmo e tem em si mesmo o valor infinito e a destinação para 
a eternidade’ (Philosophie der Geschichte, ed. Gloekner, p. 427). Hegel 
define cristianismo como a posição de ‘unidade do homem e de Deus’ 
(ibid., p. 416). Nessas definições de homem, a relação do homem com 
Deus é vista como positiva. Mas essa relação pode ser vista de modo 
negativo ou invertido, permanecendo substancialmente a mesma. 
Feuerbach, por exemplo, diz que o homem se revela e se define no seu 
conceito de Deus. ‘O ser absoluto, o Deus do homem, é o ser do 
homem’, diz ele (Wesen des Christentum, §1). Aquilo que o homem pensa 
de Deus é a definição de homem: ‘Pensas o infinito? Então pensas e 
afirmas a infinitude do poder do pensamento. Sentes o infinito? Sentes 
e afirmas a infinitude do sentimento.’ (Ibid.). (...)” (ABBAGNANO, 
2000, p. 513) 
6 FROMM, Erich. O conceito marxista do homem. 2.ed.. Rio de 
Janeiro: ZAHAR EDITORES, 1962, p. 35 



32  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

que, como tal, não pode ser modificada, tal como a 

estrutura do cérebro tem permanecido a mesma desde a 

aurora da história. Contudo, o homem de fato muda no 

decurso da história; ele se desenvolve, se transforma, é o 

produto da história; assim como ele faz a história, ele é 

seu próprio produto. A História é a história da auto 

realização do homem; ela nada mais é que a autocriação 

do homem por intermédio de seu próprio trabalho e 

produção: o conjunto daquilo a que se denomina 

historia do mundo não passa de criação do homem pelo 

trabalho humano, e o aparecimento da natureza para o 

homem; por conseguinte, ele tem a prova evidente e 

irrefutável de sua autocriação, de suas próprias origens. 

(FROMM, 1962, p. 35-36) 

 

Em Marx, encontra-se um homem que se afirma na 

natureza ao transformá-la. A grande capacidade do homem 

estaria em sua essência: a capacidade de transformar o 

homem histórico durante o processo histórico. Em outras 

palavras, ao transformar o mundo, o homem acabaria por 

transformar-se a si mesmo7. 

                                            
7 Para compreender com mais clareza essa capacidade que o homem 
tem de transformar-se no processo histórico, cita-se a passagem a 
seguir: “Para Marx a especificidade do homem se destaca sobre o fundo 
das características que ele tem em comum com os animais. Seja o 
homem, seja o animal se definem pelo tipo de relação que os une à 
natureza, isto é, pela forma como vivem sua vida. Ora, enquanto o 
animal é sua própria vida, ao homem cabe produzir a sua. Essa 
produção da própria vida irá implicar, no homem, os predicados 
especificamente humanos da consciência de si, da intencionalidade, da 
linguagem, da fabricação e uso de instrumentos e da cooperação com 
seus semelhantes. Conquanto algumas dessas características, como a 
intencionalidade, a fabricação e uso de instrumentos e o 
comportamento gregário, possam encontrar-se igualmente nos animais, 
pelo menos sob uma forma análoga, a consciência de si e a linguagem 
são predicados exclusivos do homem e, como capacidades cognitivas, 



 33 Ricardo Luis Reiter 

2.2 O CONCEITO DE ALIENAÇÃO 

 

Um dos aspectos centrais dentro da filosofia de 

Marx é o conceito de alienação. A alienação está presente 

tanto na religião, quanto na arte, e nos demais campos da 

atuação do homem. É na economia, entretanto, que a 

alienação se manifesta de forma mais clara e gritante. Toda 

a filosofia de Marx se esforça em combater a alienação do 

homem, buscando devolver a ele seu aspecto humano. 

Nogare apresenta o sentido etimológico da palavra 

alienação8. Alienar é tornar alheio. Ou seja, é um termo 

                                                                                    
são capazes de imprimir uma feição especificamente humana às outras 
características.” (LIMA VAZ, 2001, p. 119) 
8 “(...) Esse termo, que na linguagem comum significa perda de posse, 
de um afeto ou dos poderes mentais, foi empregado pelos filósofos 
com certos significados específicos. (...) Esse termo foi utilizado por 
Rousseau para indicar a cessão dos direitos naturais à comunidade, 
efetuada com o contrato social. ‘As cláusulas deste contrato reduzem-se 
a uma só: a alienação total de cada associado, com todos os seus 
direitos, a toda a comunidade’ (Contrato Social, I ,6). Hegel empregou o 
termo para indicar o alhear-se a consciência de si mesma, pelo qual ela 
se considera como uma coisa. ‘A alienação da autoconsciência’, diz 
Hegel,’coloca, ela mesma, a coisalidade, pelo que essa alienação tem 
significado não só negativo, mas também positivo, e isto não só para 
nós, ou em si, mas também para a auto consciência. Para esta, o 
negativo do objeto ou a auto-subtração deste último tem significado 
positivo, isto é, ela mesma;de fato, nessa alienação ela coloca-se a si mesma 
como objeto ou, por força da inscindível unidade do ser-para-si, coloca o 
objeto como si mesma, enquanto, por outro lado, nesse ato está contido o 
outro momento do qual ela tirou e retornou em si mesma essa 
alienação e objetividade, estando, portanto, no seu ser outra coisa como 
tal, junto a si mesma. Este é o movimento da consciência que nesse 
movimento é a totalidade dos próprios momentos’ (Phänomen. des 
Geistes, VIII, 1). Esse conceito puramente especulativo foi retomado 
por Marx nos seus textos juvenis, para descrever a situação do operário 
no regime capitalista. segundo Marx, Hegel cometeu o erro de 
confundir objetivação, que é o processo pelo qual o homem se coisifica, 
isto é, exprime-se ou exterioriza-se na natureza através do trabalho, 



34  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

muito vago que apenas tem sentido completo ao ser 

                                                                                    
com a alienação, que é o processo pelo qual o homem se torna alheio a si, 
a ponto de não se reconhecer. Enquanto a objetivação não é um mal 
ou uma condenação, por ser o único caminho pelo qual o homem pode 
realizar sua unidade com a natureza, a alienação é o dano ou a 
condenação maior da sociedade capitalista. A propriedade privada 
produz a alienação do operário tanto porque cinde a relação deste com 
o produto de seu trabalho (que pertence ao capitalista), quanto porque 
o trabalho permanece exterior ao operário, não pertence à sua 
personalidade, ‘logo, no seu trabalho, ele não se afirma, mas se nega, 
não se sente satisfeito, mas infeliz... E somente fora do trabalho sente-
se junto de si mesmo, e sente-se fora de si no trabalho’. Na sociedade 
capitalista, o trabalho não é voluntário, mas obrigatório, pois não é 
satisfação de uma necessidade, mas só um meio de satisfazer outras 
necessidades. ‘O trabalho exterior, o trabalho em que o homem se 
aliena, é um trabalho de sacrifício de si mesmo, de mortificação’ 
(Manuscritos econômico-filosóficos, 1844, I, 22) (...)” (ABBAGNANO, 2000, 
p. 27-28). Ernest Fischer faz um pequeno esboço sobre a aplicação do 
termo alienação dentro da filosofia de Hegel e, mais tarde, de Marx: 
“Hegel e o jovem Marx desenvolveram filosoficamente o conceito de 
alienação. A alienação do homem começa quando ele se separa da 
natureza através do trabalho e da produção. (...) na medida em que o 
homem vai se tornando cada vez mais capaz de dominar e transformar 
a natureza e todo o mundo circundante, também vai-se vendo em face 
de si mesmo e do seu trabalho como um estranho e acaba rodeado de 
objetos que, embora produzidos pela sua atividade, tendem a crescer 
fora do seu controle e a impor cada vez mais fortemente ao homem as 
suas leis de objetos. Essa alienação, necessária ao desenvolvimento 
humano, precisa ser constantemente superada, a fim de que o homem 
ganhe consciência de si mesmo no processo de trabalho, se reencontre 
no produto da sua atividade, crie novas condições e se torne senhor (e 
não escravo) da produção. O artesão, que era um criador, ainda se 
podia sentir à vontade em seu trabalho e ainda podia ter um sentimento 
pessoal em relação ao seu produto. Com a divisão do trabalho, porém, 
na produção industrial, isso se tornou impossível. O operário 
submetido a parcelarização do trabalho na produção industrial 
capitalista não pode ter em relação ao seu trabalho um sentido de 
unidade e não se pode defender contra tal ‘alienação’. Sua atitude ante o 
produto do seu trabalho é a atitude a ser tomada em face de ‘um objeto 
estranho que tem poder sobre ele’. Aliena-se das coisas por ele mesmo 
feitas e aliena-se de si próprio, perdendo-se no ato da produção.” 
(FISCHER, 1976, p.95). 



 35 Ricardo Luis Reiter 

apresentado o segundo termo, referente ao qual alguma 

coisa é alienada. Apesar de estar fortemente presente na 

filosofia marxista, alienação é um termo que foi utilizado 

por Hegel para significar “a objetivação da Ideia na 

natureza e do próprio homem pelo trabalho” (NOGARE, 

1990, p. 93). 

Em Fromm, lê-se a seguinte definição sobre a 

alienação marxista:  

 

A alienação (ou “alheamento”) significa, para Marx, que 

o homem não se vivencia como agente ativo de seu 

controle sobre o mundo, mas que o mundo (a natureza, 

os outros, e ele mesmo) permanecem alheios e estranhos 

a ele. Eles ficam acima e contra ele como objetos, 

malgrado possam ser objetos por ele mesmo criados. 

Alienar-se é, em última análise, vivenciar o mundo e a si 

mesmo passivamente, receptivamente, como sujeito 

separado do objeto. (FROMM, 1962, p. 51) 

 

Fromm acrescenta que os sentidos de alienação em 

Hegel e Marx estão muito próximos. Em Hegel, a história 

é, na verdade, a história da alienação humana. Conforme o 

próprio Hegel escreve, “o Espírito realmente se esforça por 

atingir seu próprio ideal, mas o esconde de si mesmo e se 

orgulha e tem prazer nesta alienação de si mesmo” 

(HEGEL, 2001, p. 106). 

Tanto em Marx quanto em Hegel, o conceito de 

alienação está forjado na distinção entre essência e 

existência. De fato, o termo alienação traz em si essa 

concepção do homem que fica alheado de sua essência. O 

homem, na realidade, não é aquilo que o qual tem potência 

de ser. Ou ainda, ele não é o que poderia ou deveria ser 



36  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

(FROMM, 1962). 

Fromm aplica o conceito de alienação dentro da 

filosofia de Marx: 

 

Para Marx, o processo de alienação manifesta-se no 

trabalho e na divisão do trabalho. O trabalho é, para ele, 

o relacionamento ativo do homem com a natureza, a 

criação de um mundo novo, incluindo a criação do 

próprio homem. (A atividade intelectual, está claro, para 

Marx sempre é trabalho, como atividade manual ou 

artística.) com a expansão da propriedade privada e da 

divisão do trabalho, todavia, o trabalho perde sua 

característica de expressão do poder do homem; o 

trabalho e seus produtos assumem uma existência à 

parte do homem, de sua vontade e de seu planejamento. 

(...) O trabalho humano é alienado porque trabalhar 

deixou de fazer parte da natureza do trabalhador e 

consequentemente, ele não se realiza em seu trabalho, 

mas nega-se a si mesmo, tem um a impressão de 

sofrimento em vez de bem estar, não desenvolve 

livremente suas energias mentais e físicas, mas fica 

fisicamente exaurido e mentalmente aviltado. (FROMM, 

1962, p. 54-55) 

 

Dessa forma, o homem acaba por alienar-se em 

relação a si mesmo, pois, na produção capitalista, ele acaba 

afastando-se das suas faculdades criadoras. De fato, o 

homem, que antes concebia racionalmente o objeto e 

depois o criava, já não existe mais. Nas fábricas, onde se 

adota a produção em série, cada um executa apenas uma 

parte do todo. Assim, tanto quem monta o objeto como 

quem o concebe racionalmente acabam por alienar-se. O 

primeiro porque produziu algo que lhe foi imposto, não 



 37 Ricardo Luis Reiter 

podendo acrescentar nada de próprio no objeto; o segundo, 

apesar de ter criado mentalmente o objeto, não o produziu 

materialmente. Para ambos acabou faltando o que sobrou 

no outro. 

E também o objeto de seu trabalho acaba por se 

tornar um objeto estranho ao trabalhador. Muito disso se 

dá pela relação já explicitada no parágrafo anterior: a 

produção em série (e não só ela) tira do trabalhador a 

liberdade de acrescentar algo de seu no objeto. Assim, sem 

ser humanizado, o objeto, fruto de trabalho humano, acaba 

por tornar-se algo estranho ao seu criador, seja este o 

trabalhador ou o idealizador. 

Nogare relaciona em seu livro Humanismos e Anti 

humanismos as principais formas de alienação denunciadas 

por Marx. A primeira forma de alienação reconhecida por 

Marx foi a alienação religiosa. Esse reconhecimento é fruto 

da bagagem que Marx recebeu de Feuerbach. Em suma, 

seria preciso destruir a religião, qualquer tipo de religião, 

para que o homem recupere sua dignidade e liberdade. A 

segunda forma é a alienação ideológica. As ideologias são 

criadas para servirem de farol aos homens. Entretanto, as 

mesmas, muitas vezes, acabam por tornarem-se 

instrumentos de tirania e opressão. O próprio socialismo 

real soviético comprova essa tese. Outra forma de alienação 

é referente à política. Os homens criam grupos e 

sociedades, que acabam fundando o Estado. O objetivo é 

garantir que seus direitos e bens não sejam violados. 

Entretanto, é comum acontecer que os grupos e o próprio 

Estado se voltem contra os homens, privando-os e 

mutilando seus direitos. Para Marx, a existência do Estado 

corre sempre o risco de ser utilizada como ferramenta de 

opressão pela burguesia (FROMM, 1962). 



38  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

 

Quando, no curso do desenvolvimento, as diferenças de 

classe tiverem desaparecido e toda a população tiver sido 

concentrada nas mãos de indivíduos associados, o poder 

público perderá seu caráter político. O poder político, 

propriamente chamado, é, meramente, o poder 

organizado de uma classe para oprimir outra. Se o 

proletariado se eleva necessariamente à condição de 

classe dominante em sua luta contra a burguesia e, na 

condição de classe dominante, tira de cena as antigas 

relações de produção, então, com isso, ele tira também 

de cena a condição para a existência da oposição entre as 

classes e para a própria existência de classes. E acaba por 

abolir seu papel de classe dominante. (MARX; 

ENGELS, 1998, p. 45) 

 

Por fim, resta ainda a alienação econômica, que, 

para Marx, é a mais grave delas e a base para as demais9. 

Ela funda-se na propriedade privada dos meios de 

produção, ou seja, seria preciso abolir a propriedade 

privada para extinguir todas as formas de alienação. Sem 

alienação econômica, não haveria mais classes. Portanto, 

                                            
9 Em seu terceiro volume sobre a história da filosofia, Reale escreve 
que o trabalho perdeu seu caráter essencial no momento em que o 
homem teve todo seu processo de criação alienado: “Se olharmos para 
a história e a sociedade, veremos que o trabalho não é mais feito, 
juntamente com os outros homens, pela necessidade de apropriação da 
natureza externa, veremos que não é mais realizado pela necessidade de 
objetivar a própria humanidade, as próprias ideias e projetos, na 
matéria-prima. O que vemos é que o homem trabalha pela sua pura 
subsistência. Baseada na divisão do trabalho, a propriedade privada 
torna o trabalho constritivo. O operário tem alienada a matéria-prima; 
são alienados os seus instrumentos de trabalho; o produto do trabalho 
lhe é arrancado; com a divisão do trabalho, ele é mutilado em sua 
criatividade e humanidade”. (REALE; ANTISERI, 1991, p. 193) 



 39 Ricardo Luis Reiter 

não existiria mais a necessidade de ideologias e grupos 

políticos. Enfim, o homem será livre para guiar sua própria 

vida, criando de fato uma religião do homem, onde o 

próprio homem será seu deus (NOGARE, 1990).  

O fruto da alienação, de qualquer tipo de alienação, 

é roubar do homem sua humanidade. Ao alienar do 

homem tudo aquilo que ele precisa para produzir, o 

capitalista acaba também por retirar dele sua humanidade, 

fazendo do trabalhador mero objeto de consumo. “O 

operário torna-se mercadoria nas mãos do capital”10. Essa é 

a definição de Reale para alienação. Transformar o homem 

em mero objeto é o que o capital busca. Todo processo de 

alienação busca mostrar ao trabalhador que ele não tem 

nenhuma outra natureza a não ser aquela de servir ao 

capitalista. A única necessidade do trabalhador é a 

necessidade de produzir para sobreviver.  

Por fim, a noção de alienação está encorpada na 

concepção de homem de Marx. a manifestação dessa 

relação do homem com as suas alienações dá-se no decurso 

da historia, o que já havia sido apresentado por Hegel. A 

diferença é que Marx apresenta uma definição do homem 

como ser que produz. Dessa forma, é o modo de produção 

de cada época, segundo Lima Vaz, que permite a divisão da 

história em quatro grandes partes, que seriam o método de 

produção asiático, o escravismo antigo, o feudalismo e o 

capitalismo. Dentro dessa evolução histórica o socialismo 

seria a grande fase de transição para o comunismo, que 

dentro da visão de Marx, é a última etapa da história. Por 

isso ele afirma que o advento de uma ordem socialista é 

                                            
10REALE, Giovanni; ANTISERI, Dario. História da filosofia: do 
romantismo até nossos dias. 2.ed.. Vol. III. São Paulo: PAULUS, 1991, 
p. 193. 



40  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

inevitável. 

 

2.3 O CONCEITO DE ESPIRITUALIDADE EM 

MARX 

 

Encontra-se em Vázquez e em Mészáros a ideia de 

que o estético em Marx venha satisfazer uma necessidade 

espiritual do homem. “Os chamados valores espirituais do 

homem são, na verdade, aspectos da plena realização de sua 

personalidade como um ser natural” (MÉSZÁROS, 2006, 

p. 174-175). Contudo, espiritual aqui não remete a um 

dualismo que implique na existência de um mundo das 

ideias em Marx, até porque o próprio Marx deixa claro que 

rejeita qualquer possibilidade de Idealismo. Na Ideologia 

Alemã, em uma passagem na qual critica Feuerbach, pode-

se ler:  

 

(...) ele [Feuerbach] diz o “o homem” em vez de “os 

homens históricos reais” (...) É certo que Feuerbach tem 

em relação aos materialistas “puros” a grande vantagem 

de que ele compreende que o homem é também “objeto 

sensível”; mas, fora o fato de que ele apreende o homem 

apenas como “objeto sensível” e não como “atividade 

sensível” - pois se detém ainda no plano da teoria -, e 

não concebe os homens em sua conexão social dada, em 

suas condições de vida existentes, que fizeram deles o 

que são ele não chega nunca até os homens ativos, 

realmente existentes, mas permanece na abstração “o 

homem” e não vai além de reconhecer no plano 

sentimental o “homem real, individual, corporal”, isto é, 

não reconhece quaisquer outras “relações humanas” “do 

homem com o homem” que não sejam as do amor e da 

amizade, e ainda assim, idealizadas. Não nos dá 



 41 Ricardo Luis Reiter 

nenhuma critica das condições de vida atuais. (MARX; 

ENGELS, 2007, p. 31-32) 

 

Marx não se contenta com proposições abstratas. É 

preciso, para ele, que as ideias tenham respaldo no 

cotidiano das pessoas. E não das pessoas de modo geral, 

mas naquela pessoa histórica, que vive nas ações do seu 

dia-a-dia. Marx resgata a individualidade do homem e é 

sobre essa individualidade que ele trabalha, evitando 

generalizações precipitadas.  

Da mesma forma, o termo espiritual não serve para 

designar um reino abstrato, pelo contrário, refere-se a uma 

esfera da vida cotidiana do homem. E ainda mais, espiritual 

equivale, nesse caso, a uma necessidade primordial, que já 

estava presente no momento em que o homem 

desenvolveu o trabalho, mas que se perdeu com a alienação 

humana. 

É nessa perspectiva que a estética consegue 

responder o anseio espiritual que o homem tem de querer 

transformar o mundo. Existiria no homem um desejo inato 

de moldar o mundo, de humanizar o mundo. Por isso, o 

homem seria um eterno insatisfeito. Seria impossível 

satisfazer essa necessidade espiritual, a não ser pela criação 

estética. O homem já não consegue mais satisfazer suas 

necessidades espirituais, pois desaprendeu a criar. Por fim, 

o homem passou a conviver com um conflito interno, entre 

o material e espiritual. 

O Capitalismo impede o homem de poder satisfazer 

suas necessidades espirituais. O homem acaba sendo levado 

a acreditar que não possui nenhuma necessidade além 



42  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

daquelas que dizem respeito a sua sobrevivência11. 

Assim, o capitalista assume o controle sobre as 

necessidades que o proletário deve satisfazer. Não interessa 

ao capitalista que o proletário satisfaça suas necessidades 

primordiais, ou espirituais, porque o proletário não precisa 

tomar consciência de si. Ao capitalista interessa muito mais 

que o proletário siga uma vida regrada e controlada, focada 

apenas na sua sobrevivência e na satisfação de seus 

instintos. 

Marx reconhece essa dinâmica nos Manuscritos 

Econômico-filosóficos quando ele escreve que 

 

Em parte, este estranhamento se mostra a medida em 

que produz, por um lado, o refinamento das carências e 

dos meios; por outro, a degradação brutal, a completa 

simplicidade rude abstrata da carência; ou melhor, 

apenas produziu-se novamente a si na sua significação 

contrária. Mesmo a carência de ar livre deixa de ser, para 

o trabalhador, carência; o homem retorna à caverna, que 

está agora, porém, infectada pelo mefítico [ar] pestilento 

da civilização, e que ele apenas habita muito 

precariamente, como um poder estranho que 

diariamente se lhe subtrai, do qual ele pode ser 

diariamente expulso se não pagar. (...) A imundice, esta 

corrupção, apodrecimento do homem, o fluxo de esgoto 

                                            
11 Sobre esse aspecto, Eagleton escreve que: “O Capitalismo reduz a 
plenitude corpórea de homens e mulheres à “simplicidade crua e 
abstrata da necessidade” - abstrata, porque quando a mera 
sobrevivência material está em jogo, as qualidades sensíveis dos objetos 
intencionados por essas necessidades não se tematizam. Em fala 
freudiana, pode-se dizer que a sociedade capitalista transforma os 
impulsos, pelos quais o corpo humano transcende suas próprias 
fronteiras, em instintos - aquelas exigências fixas monotonamente 
repetitivas, que encarceram o corpo dentro de suas fronteiras.” 
(EAGLETON, 1990, p. 148-149) 



 43 Ricardo Luis Reiter 

(isto compreendido a risca) da civilização torna-se para 

ele um elemento vital. Nenhum de seus sentidos existe 

mais, não apenas em seu modo humano, mas também 

não num modo não humano, por isto mesmo nem 

sequer num modo animal. (...) [Isto quer dizer] não 

apenas que o homem deixa de ter quaisquer carências 

humanas, [mas que] mesmo as carências animais 

desaparecem.(MARX, 2011, p. 140) 

 

Nota-se que, para Marx, a estrutura imposta pelo 

Capitalismo priva o homem de suas necessidades 

primordiais e reduz sua existência a um estado inanimado. 

De fato, até mesmo as carências animais são negadas ao 

homem. O capitalista consegue reduzir o homem a um 

estado em que ele, homem trabalhador, não possui mais 

nenhuma necessidade a não ser aquela de trabalhar para 

“pagar esta casa mortuária”12 na qual ele habita. Ainda 

sobre as consequências do processo que o capitalista usa 

para reduzir o homem a um ser sem necessidades e 

carências, Marx escreve que 

 

Na medida em que ele [o capitalista] reduz a carência do 

trabalhador à mais necessária e mais miserável 

subsistência de vida física e sua atividade ao movimento 

mecânico mais abstrato; ele diz, portanto: o homem não 

tem nenhuma outra carência, nem de atividade, nem de 

fruição, pois ele proclama também esta vida como vida e 

existência humanas; na medida em que ele calcula a vida 

(existência) mais escassa possível como norma e, 

precisamente como norma universal: universal porque 

vigente para a massa dos homens, ele faz do trabalhador 

                                            
12 MARX, Karl. Grundrisse. 1.ed.. São Paulo: BOITEMPO 
EDITORIAL, 2011, p. 140 



44  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

um ser insensível e sem carências, assim como faz da sua 

atividade uma pura abstração de toda atividade, cada 

luxo do trabalhador aparece a ele, portanto, como 

reprovável e tudo o que ultrapassa a mais abstrata de 

todas as carências - seja como fruição ou externação de 

atividade - aparece a ele como luxo.(MARX, 2011, p. 

141) 

 

Fica claro que, ao capitalista, interessa apenas que o 

homem tenha necessidade de trabalhar para sua 

sobrevivência. Aquilo que é visto como luxo aos olhos do 

capitalista, e, portanto, desprezado, é justamente o 

necessário a todo homem para satisfazer essas suas 

necessidades primordiais ou espirituais. O Capitalismo 

acaba por substituir, tanto para o capitalista como para o 

trabalhador, as suas necessidades pelo capital. Ambos são 

roubados de seus sentidos e passam a satisfazer apenas uma 

necessidade: a necessidade de acumular capital. Escreve 

Marx que 

 

Quanto menos comeres, beberes, comprares livros, 

fores ao teatro, ao baile, ao restaurante, pensares, 

amares, teorizares, cantares, pintares, esgrimires, etc., 

tanto mais tu poupas, tanto maior se tornará o teu 

tesouro, que nem as traças nem o roubo podem corroer, 

teu capital. Quanto menos tu fores, quanto menos 

externares tua vida, tanto mais tens, tanto maior tua vida 

externada, tanto mais acumulas da tua essência 

estranhada. Tudo o que o economista nacional te 

arranca de vida e de humanidade, ele te supre em 

dinheiro e riqueza. E tudo aquilo que tu não podes, pode 

o teu dinheiro: ele pode comer, beber, ir ao baile, o 

teatro, saber de arte, de erudição, de raridades históricas, 



 45 Ricardo Luis Reiter 

de poder político, pode viajar, pode apropriar-se disso 

tudo para ti; pode comprar tudo isso; ele é a verdadeira 

capacidade. Mas ele, que é tudo isso, não deseja senão 

criar-se a si próprio, comprar a si próprio, pois tudo o 

mais é, sim, seu servo, e, se eu tenho o senhor, tenho o 

servo e não necessito mais de seu servo. Todas as 

paixões e toda a atividade têm, portanto, de naufragar na 

cobiça. Ao trabalhador só é permitido ter tanto que 

queira viver, e só é permitido querer viver para 

ter.(MARX, 2011, p. 141-142) 

 

Dentro dessa dinâmica imposta pelo sistema 

capitalista, somente aquele que possui capital pode atender 

suas necessidades espirituais. Contudo, não será ele quem 

as satisfará e sim seu capital, que não possui nenhuma 

necessidade a não ser aquela de multiplicar-se. Ao 

proletário somente é permitido ter capital suficiente para 

que ele queira viver. Já o capitalista tem capital, mas deixa 

de atender suas necessidades para acumular mais capital13.  

Por fim, para que a estética consiga responder as 

necessidades espirituais do homem, é preciso que o homem 

seja liberto da situação de alienação em que ele vive. Para 

Marx, a libertação do homem está vinculada ao combate à 

alienação econômica, da qual as demais alienações são 

frutos.  

                                            
13 Sobre essa relação entre o capitalista e o capital, Eagleton escreve 
que: “o capital é um corpo fantasma, um monstruoso Doppelgänger 
que sai para caçar enquanto seu mestre dorme, consumindo 
mecanicamente os prazeres de que ele austeramente abstém-se. Quanto 
mais o capitalista renuncia ao seu prazer, devotando seus esforço, em 
seu lugar, à modelação deste alter-ego zumbi, mais satisfação de 
segunda mão ele é capaz de colher. Tanto o capitalista quanto o capital 
são imagens de mortos-vivos, um animado, apesar de anestesiado; o 
outro inanimado, mas ativo.” (EAGLETON, 1990, p. 149) 



46  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

Uma vez que o homem esteja livre da alienação que 

o impele a produzir e a acumular capital, ele poderá ir a 

busca daquilo que satisfaça suas necessidades espirituais. É 

dentro desse quadro que a estética se apresenta. Ela vem 

para satisfazer essas necessidades espirituais e para indicar 

ao homem aquilo que o está aprisionando. 

  



 47 Ricardo Luis Reiter 

3 O ASPECTO ESTÉTICO DA 

ALIENAÇÃO 
 

No capítulo anterior, foi feita uma breve 

apresentação de alguns conceitos importantes em Marx, 

assim como da forma como esses conceitos recebem um 

significado novo dentro da filosofia marxista. Na estética 

proposta por Marx, o conceito de homem está muito 

presente, principalmente porque toda a filosofia de Marx é 

construída sobre o homem histórico-social. E é esse 

homem que possui necessidades espirituais que precisam 

ser satisfeitas, para que ele, enquanto homem, possa firmar-

se no mundo e libertar-se da alienação. A alienação é o 

processo que impede o homem de assumir o controle sobre 

sua vida e suas ações. 

Segundo Mészáros, Marx foi quem primeiramente 

percebeu que a arte está constantemente sofrendo com o 

mal da alienação. Ao contrário daqueles que o antecederam, 

principalmente Schiller e Hegel, ele percebeu que o 

problema da alienação estética deveria ser combatido 

diretamente na sua “raiz”. Ou seja, a crítica de Marx à 

alienação estética é, novamente, uma crítica contra o 

capitalismo, para ele, fonte de toda alienação 

(MÉSZÁROS, 2006). 

Em outra passagem de Mészáros pode-se ler que  

 

as considerações estéticas ocupam um lugar muito 

importante na teoria de Marx. Estão tão intimamente 

ligadas a outros aspectos de seu pensamento que é 

impossível compreender adequadamente até mesmo sua 

concepção econômica sem entender suas ligações 



48  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

estéticas. Isso pode parecer estranho a ouvidos refinados 

com o utilitarismo. Para Marx, porém, a arte não é o tipo 

de coisa que pode ser atribuído à esfera ociosa do 

“lazer” e, portanto, de pouca ou nenhuma importância 

filosófica, mas algo da maior significação humana e, 

portanto, também teórica. (MÉSZÁROS, 2006, p. 174) 

 

Assim, um estudo sobre a concepção estética de 

Marx, segundo Mészáros, faz-se necessário para uma 

completa compreensão do pensamento marxista. Tanto a 

estética quanto a economia, por exemplo, estão fundadas 

sobre o mesmo pilar: o homem. Aquilo que diz respeito, 

portanto, à estética acaba dizendo respeito também às 

demais áreas do pensamento filosófico de Marx.  

Se no campo econômico, religioso, político etc. o 

grande mal a ser combatido é a alienação, no campo 

estético não poderá ser diferente. A libertação do homem 

passa pelo combate às formas de alienação que o prendem. 

A estética, portanto, como as demais áreas do pensamento 

de Marx, vem para combater sua forma de alienação, que é, 

em suma, tornar-se mercadoria. 

Para Eagleton, existem na sociedade muitos 

sintomas que apontam aspectos da vida humana que estão 

em constante alienação, como se essa fosse uma doença a 

ser combatida. A própria percepção sensível cria sintomas a 

partir do momento em que ela cai no processo de 

alienação. Eagleton escreve que: 

 

a percepção sensível, para Marx, é, em primeiro lugar, a 

estrutura constitutiva na prática humana, mais que um 

conjunto de órgãos contemplativos; na verdade, ela só se 

torna este último na medida em que já é, previamente a 

primeira, a propriedade privada é a “expressão sensível” 



 49 Ricardo Luis Reiter 

da alienação do homem em relação ao seu próprio 

corpo, o deslocamento sombrio de nossa plenitude 

sensível em direção ao impulso único de possuir: todos 

os sentidos físicos e intelectuais foram substituídos pela 

simples alienação de todos  - no sentido de ter. Para dar 

à luz sua riqueza interior, a natureza humana foi 

reduzida à sua absoluta pobreza. (EAGLETON, 1990, 

p. 148) 

 

A alienação estética traz malefícios ao homem. Ela 

afeta não somente o artista, mas o próprio gozo estético. 

Aqui, não é somente o artista que sofre com a alienação, 

mas também a obra de arte e o espectador. E 

principalmente esse último, por não encontrar, na arte 

alienada, algo que responda à sua necessidade espiritual de 

afirmar-se no mundo como humano. Já o artista acaba 

agindo contra a sua natureza, por não poder criar aquilo 

que realmente deseja, mas sim aquilo que o sistema o força 

a reproduzir. 

O ser humano é um ser que cria. Cria não apenas 

objetos para satisfazer suas necessidades imediatas. Ele cria 

para firmar-se humanamente no mundo. Essas criações são 

estéticas, artísticas. Elas visam responder às necessidades 

espirituais do homem. 

 

3.1 ARTE E REALISMO 

 

Para Aristóteles, “todos os homens têm, por 

natureza, desejo de conhecer”14. Por isso, eles seriam 

eternos insatisfeitos. Em toda sua vida sobre a terra, o 

                                            
14ARISTÓTELES. Ética e Nicômaco. 1.ed. São Paulo: Abril Cultural, 
1984. (Coleção os Pensadores; v.2), p. 11. 



50  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

homem busca, cria e desenvolve tecnologias que são 

resultado de sua busca por conhecimento. No campo 

filosófico, sempre houve um grande debate sobre a forma 

mais segura de se conhecer algo. Duas são as grandes 

vertentes do conhecimento: o empirismo e o racionalismo.  

A partir de Descartes, o racionalismo recebeu certa 

credibilidade como fonte segura de conhecimento. Afinal 

de contas, o conhecimento científico guia-se por métodos 

racionais. Alguns filósofos, entretanto, alertaram que a 

razão não seria uma instância plenamente confiável. 

Rousseau já afirmava que a razão frequentemente engana. 

Este é um debate aberto até os dias de hoje, por mais que a 

ciência apresente seus métodos como infalíveis. Marx, em 

seus Manuscritos Econômico-Filosóficos já adverte que os 

sentidos são históricos. Ou seja, o homem sempre aprende 

a ouvir, cheirar, ver etc. algo novo. Sendo assim, os 

sentidos agregam conhecimentos aos quais a razão não tem 

acesso (KONDER, 2005). 

É o que acontece com a arte. A arte é uma forma de 

conhecimento. Não um conhecimento sobre o mundo 

abstrato e universal; mas sobre o mundo concreto, 

experimentado. Ou seja, a arte revela conhecimento sobre 

o homem através da representação do mundo humanizado. 

Porém, os filósofos racionalistas têm levantado objeções ao 

conhecimento transmitido pelas manifestações artísticas, 

conforme escrito por Konder:  

 

Ao longo de séculos, contudo, em vez de reconhecer 

essa complementaridade, os racionalistas, confrontados 

com a arte, têm as vezes reagido de modo 

preconceituoso; nem sempre têm reconhecido o desafio 

que a arte lhes apresenta, um desafio que exige 



 51 Ricardo Luis Reiter 

ampliações, aprofundamentos e revisões permanentes da 

razão. 

De fato, os representantes das perspectivas racionalistas 

tradicionais têm, com frequência, manifestado na 

história do pensamento, desde Platão, certa má vontade 

em relação à expressão artística. E a oposição a eles, por 

seu turno, tem muitas vezes escorregado para posições 

“irracionalistas”, baseadas na convicção da superioridade 

intrínseca, permanente, da percepção sensível da 

razão.(KONDER, 2002, p. 213) 

 

O Realismo15, como estilo artístico, vem em 

                                            
15 O conceito de Realismo, na arte, é extremamente vago. Pode ser 
visto como uma escola ou período, ou como uma posição artística. 
Marx opta por definir o Realismo como uma posição que o artista tem 
diante à realidade. Sobre o Realismo, Fischer escreve que: “o conceito 
de Realismo em arte é, infelizmente, elástico e vago. Por vezes, o 
Realismo é definido como uma atitude, como o reconhecimento de 
uma realidade objetiva; por vezes, é definido como um estilo ou um 
método. Frequentemente a linha divisória entre as duas conceituações é 
apagada. Em alguns casos, o termo ‘realista’ é aplicado a Homero, a 
Fídias, a Sófocles, a Policleto, a Shakespeare, a Miguel Ângelo, a Milton 
e a El Greco; em outros casos, é reservado para o método posto em 
prática por determinado tipo particular de escritor ou pintor: de 
Fielding e Smollet a Tolstói e Gorki; de Gericault e Coubert a Manet e 
Cézanne. Se considerarmos o reconhecimento de uma dada realidade 
objetiva como a natureza do Realismo na arte, precisamos não reduzir 
tal realidade ao mundo puramente exterior, existente 
independentemente de nossa consciência. O que existe 
independentemente de nossa consciência é a matéria. A realidade, 
porém, abrange toda a imensa variedade de interações nas quais o 
homem, com sua capacidade de experimentar e compreender, pode ser 
envolvido. Um artista que pinta uma paisagem obedece as leis da 
natureza descobertas pelos físicos, químicos e biologistas; mas o que ele 
está pondo não é a natureza independente dele: é a paisagem vista 
através das suas sensações, da sua experiência. O artista não é o mero 
acessório de um órgão sensorial que apreende o mundo exterior, ele é 
também um homem que pertence a uma determinada época, classe e 
nação, possui um temperamento e um caráter particulares, e todas essas 



52  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

oposição ao Naturalismo, que “é uma materialização gráfica 

de trivialidade desconexa e completa superficialidade. Isso é 

assim porque a natureza retratada pelos artistas naturalistas, 

com frequência da maneira “fiel” tediosamente detalhada, é 

a natureza desumanizada” (MÉSZÁROS, 2006). 

O Realismo, para Marx16, precisa plasmar, na obra 

de arte, a realidade como ela é percebida pela consciência 

do homem, captando os fundamentos do real, isto é, do 

material. O objeto dela não é a realidade como é 

apresentada, mas sim como é captada pelo homem 

humano17. 

                                                                                    
coisas influem na maneira pela qual ele vê, sente e pinta a paisagem. 
Todas se combinam para criar uma realidade mais ampla do que o dado 
conjunto de árvores, pedras e nuvens, elementos que podem ser 
medidos e pesados. A nova e mais ampla realidade é determinada, em 
parte, pelo ponto de vista individual e social do artista. É a soma de 
todas as relações entre o sujeito e o objeto, envolve não só o passado 
como o futuro, não só os acontecimentos objetivos como as 
experiências subjetivas, os sonhos, pressentimentos, emoções, fantasias. 
A obra de arte une a realidade à imaginação. As bruxas de Shakespeare 
e de Goya são mais reais do que os pintores e operários idealizados que 
aparecem em certo gênero de pinturas. A rotina estúpida da vida 
cotidiana, elevada ao nível de sátira fantástica por Gogol ou Kafka, nos 
revela mais acerca da realidade do que as descrições naturalistas. Don 
Quixote e Sancho Panza são mais reais, ainda hoje, do que as centenas 
de personagens prosaicas que pupulam em romances ‘tirados da vida 
real’. Se decidirmos definir o Realismo não como um método, mas 
como uma atitude – a atitude que fixa a realidade na arte – chegaremos 
à conclusão de que quase toda a arte (com exceção da are abstrata, do 
tachismo, etc.) é realista.” (FISCHER, 1976, p.122-123) 
16 Segundo Vázquez, uma concepção marxista de arte realista pode ser 
definida como: “a arte que, partindo da existência de uma realidade 
objetiva, constrói com ela uma nova realidade que nos fornece 
verdades sobre a realidade do homem concreto que vive numa 
determinada sociedade, em certas relações humanas históricas e 
socialmente condicionadas, e que, no marco delas, trabalha, luta, sofre, 
goza ou sonha.” (VÁZQUEZ, 2011, p. 32) 
17 Mészáros faz uma bela explicação sobre a concepção de Marx de arte 



 53 Ricardo Luis Reiter 

O que difere uma obra de arte realista de uma 

naturalista é a forma como representam o mundo. 

Enquanto o Naturalismo representa a natureza como ela se 

apresenta, sem focar-se em nenhum aspecto humanizado 

da realidade, o Realismo busca representar a realidade 

como ela é percebida pelo homem. O artista realista capta 

particularidades humanamente significativas da realidade e 

as transfere para a obra de arte  

 

O que determinará se ele [o artista] é realista ou não é 

aquilo que ele seleciona de uma massa de experimentar a 

realidade, histórica e socialmente específica. Se ele não 

for capaz de selecionar particularidades humanamente 

específicas, que revelem as tendências e características 

fundamentais da realidade humana em transformação, 

mas - por uma ou outra razão - se contentar com o 

retrato da realidade tal como ela lhe aparece de modo 

imediato, nenhuma “fidelidade de detalhe” o elevará 

acima do nível do naturalismo específico. (MÉSZÁROS, 

                                                                                    
realista ao escrever que: “Na obra de arte realista, todo objeto 
representado, natural ou feito pelo homem, deve se humanizado, isto é, 
a atenção deve ser focalizada sobre sua significação humana, de um 
ponto de vista histórica e socialmente específico. (A cadeira de Van 
Gogh é de grande significação artística precisamente devido à poderosa 
humanização pelo artista de um objeto do cotidiano, de outro modo 
insignificante). O Realismo, em relação aos seus meios, métodos, 
elementos formais e estilísticos, está necessariamente sujeito à 
mudança, porque reflete uma realidade em constante transformação, e 
não egoísta. O que se mantém inalterado no Realismo, e com isso nos 
permite aplicar esse termo geral à avaliação estética de obras de 
diferentes épocas, é o seguinte: o Realismo revela, com propriedade 
artística, as tendências fundamentais e conexões necessárias que estão 
com frequência profundamente ocultas sob aparências enganosas, mas 
que são de importância vital para um entendimento real das motivações 
e ações humanas das várias situações históricas.” (MÉSZÁROS, 2006, 
p. 177-178) 



54  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

2006, p. 178) 

 

3.1.1 Os falsos Realismos 

 

Para Vázquez a arte realista é um divisor de águas, 

separando a arte realista daquelas que não querem ou não 

cumprem uma função cognoscitiva. Nesse grupo estão 

principalmente os falsos Realismos, que não conseguem 

enriquecer o conhecimento do homem justamente por 

aterem-se por demasiado na realidade exterior ou interior 

do homem. O motivo dessa despreocupação com o 

conhecimento do homem pode dar-se por dois motivos 

principais: primeiro porque o conhecimento do homem já 

não é mais o foco do artista; segundo porque o método 

empregado não permite ao artista captar e penetrar nos 

aspectos fundamentais da realidade humana (VÁZQUEZ, 

2011). 

Vázquez apresenta duas formas principais de falsos 

Realismos. O primeiro falso Realismo é aquele que “faz da 

representação das coisas um fim e não um meio a serviço 

da verdade18”19 . Essa forma de arte, focar-se-ia em 

reproduzir a realidade. A arte acaba por ser como uma 

fotografia: apenas representa uma cópia da realidade, sem 

adicionar nenhuma carga de valores humanos. Esse falso 

Realismo peca justamente por preocupar-se em ser 

extremamente fiel à natureza, esquecendo-se de captar nela 

                                            
18 Aqui vale a lei moral já formulada por Kant, admoestando que a 
humanidade nunca deve ser usada como um meio para obter-se algum 
fim: “age de tal maneira que tu possas usar a humanidade, tanto em tua 
pessoa como na pessoa de qualquer outro, sempre e simultaneamente, 
como fim e nunca simplesmente como meio” (KANT, 2003, p.59) 
19 VÁZQUEZ, Adolfo Sánchez. As ideias estéticas de Marx. 1 
Edição. São Paulo: EXPRESSÃO POPULAR, 2011, p. 33. 



 55 Ricardo Luis Reiter 

a realidade subjacente, que influencia o modo de viver e 

agir do homem. Por ser meramente uma representação 

idealizada da realidade, ela acaba por não agregar nada ao 

homem justamente por não humanizar a realidade 

representada. 

Outra forma de falso Realismo é aquela que 

mantém a realidade humana como seu objeto, mas acaba 

buscando nela não o que é, mas o que deve ser. Assim, ela 

acaba por transformar os objetos para que esses reflitam 

uma realidade humana idealizada, embelezada, caindo-se 

assim num Idealismo ou irrealismo (MÉSZÁROS, 2006). 

Essa foi a grande forma de arte do período 

socialista (o Realismo Socialista). Buscava apresentar uma 

realidade perfeita, onde tudo era harmônico. Contudo, 

esquecia-se de seu papel principal: apresentar a realidade de 

forma humanizada ao homem20. Dessa forma, além de não 

                                            
20 Um bom ensaio sobre desumanização da arte foi escrito por Ortega e 
Gasset, sob o título de A desumanização da arte. Nessa obra, o autor 
apresenta características daquilo que ele chama de nova arte, 
ressaltando o aspecto da desumanização dela. Ela tem o efeito de 
dividir a massa popular, sendo a maioria contrária à ela: “a nova arte 
tem a massa contra si e sempre terá. É impopular por essência; ainda 
mais, é antipopular. Uma obra qualquer por ela criada produz no 
público, automaticamente, um curioso efeito sociológico. Divide-o em 
duas porções: uma, mínima, formada por reduzido número de pessoas 
que lhe são favoráveis; outra, majoritária, inumerável, que lhe é hostil. 
(...) A obra de arte atua, pois, como um poder social que cria dois 
grupos antagônicos, que separa e seleciona no amontoado uniforme da 
multidão duas diferentes castas de homens.” (ORTEGA Y GASSET, 
2001, p. 21-22). Para esclarecer sua teoria, o autor faz uso de uma 
analogia: “um homem ilustre agoniza. Sua mulher está junto ao leito. 
Um médico conta as pulsações do moribundo. No fundo do quarto há 
outras duas pessoas: um jornalista, que assiste à cena obituária por 
razão de seu ofício, e um pintor que a sorte conduziu até ali. Esposa, 
médico, jornalista e pintor presenciam um mesmo fato. Não obstante, 
esse único e mesmo fato – a agonia do homem – se apresenta a cada 



56  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

agregar conhecimento nenhum ao homem, servia de 

ferramenta para a manipulação social do pensamento 

humano. 

Para Vázquez, o Realismo socialista21 teria grande 

                                                                                    
um deles com aspecto diferente. Tão diferentes são esses aspectos, que 
tem apenas um núcleo comum. A diferença entre o que para a mulher 
aflita de dor e para o pintor que, impassível, observa a cena, é tanta que 
quase mais exato seria dizer: a esposa e o pintor presenciam dois fatos 
completamente diferentes.” (ORTEGA Y GASSET, 2001, p. 33). No 
decorrer do capítulo, o autor apresenta o ponto de vista de cada 
personagem da cena. Interessa aqui apenas a leitura que o pintor faz: 
“por último, o pintor, indiferente, não faz outra coisa que pôr os olhos 
em coulisse. Descuida-se com quanto se passa ali; está, como se costuma 
dizer, a cem mil léguas do fato. Sua atitude é puramente contemplativa 
e mesmo se pode dizer que ele não o contempla em sua integra; o 
doloroso sentido interno do acontecimento fica fora da sua percepção. 
Só atenta ao exterior, às luzes e às sombras, aos valores cromáticos. No 
pintor chegamos ao máximo de distância e ao mínimo de intervenção 
sentimental.” (ORTEGA Y GASSET, 2001, p. 36). Por fim, Ortega y 
Gasset sintetizam a posição do artista afirmando que esse busca a 
desumanização da realidade: “longe de o pintor ir mais ou menos 
entorpecidamente à realidade, vê-se que ele foi contra ela. Propôs-se 
decididamente a deformá-la, romper seu aspecto humano, desumanizá-
la. Com as coisas representadas no quadro tradicional poderíamos 
ilusoriamente conviver. Pela Gioconda se apaixonaram muitos ingleses. 
Com as coisas representadas no quadro novo é impossível a 
convivência: ao extirpar seu aspecto de realidade vivida, o pintor cortou 
a ponte e queimou as naves que poderiam transportar-nos ao nosso 
mundo habitual. Deixa-nos encerrados num universo abstruso, força-
nos a tratar com objetos com os quais não cabe tratar humanamente.” 
(ORTEGA Y GASSET, 2001, p. 41-42) 
21 Sobre o Realismo Socialista, Vázquez escreve que: “O verdadeiro 
Realismo socialista não tem por que mistificar a realidade. A mentira o 
mata; ao contrário, a verdade que pode proporcionar legitima e justifica 
sua existência. Por isso, se a arte é uma forma de conhecimento que 
capta a realidade humana em seus aspectos essenciais e rasga assim o 
véu de suas mistificações; se a arte - servindo à verdade - pode servir ao 
homem em sua construção de uma nova realidade humana, não há 
nada que possa impedir - a menos que se caia num dogmatismo de 
novo tipo - uma concepção de arte - nem exclusiva nem sectária - 
como a do Realismo socialista.” (VÁZQUEZ, 2011, p. 33) 



 57 Ricardo Luis Reiter 

potencial. Entretanto, precisaria abandonar a concepção de 

realidade idealizada e focar-se na realidade como ela se 

apresenta e como deve ser humanizada. O Realismo 

Socialista precisaria adotar o papel de arte que denuncia as 

mistificações que levam à alienação humana 

 

3.1.2 O Realismo de Marx e suas Implicações 

 

Em seu capítulo sobre o aspecto estético da 

alienação, Mészáros  apresenta uma breve síntese do que é, 

segundo sua perspectiva, a definição de arte realista para 

Marx: 

 

Para Marx, o Realismo não é apenas uma entre as 

inúmeras tendências artísticas, confinadas a um período 

ou outro (como “romantismo”, “imaginismo” etc.), mas 

o único modo de produção da realidade adequado aos 

poderes e meios específicos postos à disposição do 

artista. Os mestres inimitáveis da arte grega são grandes 

realistas, assim como Balzac. Não há nada, 

estilisticamente, comum a eles. Mas apesar dos séculos, 

das barreiras sociais, culturais, linguísticas, etc. que os 

separam, eles podem ser reunidos num denominador 

comum porque, de acordo com os traços específicos de 

suas situações históricas, eles alcançam uma descrição 

artisticamente adequada das relações humanas 

fundamentais de suas épocas. É por isso que podem ser 

chamados de grandes realistas. (MÉSZÁROS, 2006, p. 

180) 

 

Das palavras de Mészáros podem ser obtidas 

algumas conclusões. A primeira diz respeito ao conceito de 

Realismo presente em Marx, para quem o Realismo seria a 



58  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

principal forma de arte desenvolvida pelo homem. Através 

dela, e somente por ela, é que o artista conseguiria 

apresentar ao “público” a realidade de forma humanizada. 

O artista realista possuiria a capacidade de captar a 

humanização presente no objeto. Ao pintar uma árvore, ele 

não o faria da forma que o biólogo ou o botânico o fariam. 

O artista realista colocaria suas impressões, sua experiência, 

suas emoções na tela. Assim, a obra não seria apenas uma 

representação de uma árvore e sim de uma árvore 

humanizada que teria por função levar ao “público” a 

humanidade presente na árvore.  

A segunda conclusão diz respeito à ruptura que 

Marx cria na tradicional estrutura de escolas artísticas. Para 

ele, o Realismo não seria mera tendência artística. Com 

isso, Marx, de certa forma, cria um divisor de águas na arte, 

onde toda forma de arte que busca e apresenta 

conhecimento humano ao homem seria arte realista e o 

resto nem arte seria. Dessa forma, o Realismo já não seria 

mais uma escola, e sim uma categoria. onde se 

enquadrariam todos aqueles que, durante a história da 

humanidade, buscaram criar uma arte que representava a 

realidade como ela era percebida pelo homem, trazendo a 

tona aqueles sentimentos humanos perdidos com a 

alienação do homem. Assim, existiria arte realista desde os 

primórdios e não poder-se-ia criar uma hierarquia dentro da 

arte realista, pois todas realizaram seu objetivo comum, a 

saber, levar conhecimento humanizado ao homem. 

 

3.2 O PAPEL FUNDAMENTAL DO 

TRABALHO 

 

Existe em Marx um ponto comum a suas áreas de 



 59 Ricardo Luis Reiter 

pesquisa: o trabalho. Praticamente tudo em Marx é 

perpassado pela ideia de trabalho. Com a estética, não 

poderia ser diferente. O trabalho e a produção artística são 

atividades que, no início da humanidade, estavam 

intimamente ligadas22.  

O Capitalismo, principalmente com a Revolução 

Industrial, rompeu com as formas tradicionais de produção. 

Antes, o artesão produzia livremente e produzia o produto 

em sua totalidade. Com o surgimento da figura do 

capitalista, o processo de produção muda: é o capitalista 

quem dita as regras do jogo. Primeiro, surgem as 

manufaturas e depois as indústrias. Sobre as manufaturas, 

Marx escreve que 

 

a manufatura se origina e se forma, a partir do 

artesanato, de duas maneiras. De um lado, surge da 

combinação de ofícios independentes diversos que 

perdem sua independência e se tornam tão 

especializados que passam a constituir apenas operações 

parciais do processo de produção de uma única 

                                            
22 A respeito desse aspecto histórico do trabalho,Vázquez escreve que: 
“O trabalho, em sua origem, é uma atividade livre; o homem só pode 
produzir quando se liberta da necessidade física, mas, agora, o trabalho 
se lhe impõe como algo exterior do qual não pode escapar, dado que é 
o único meio de que dispõe para assegurar sua subsistência física. É um 
trabalho imposto, forçado, exterior ao operário, que já não satisfaz uma 
necessidade interior, especificamente humana, de afirmar-se no mundo 
objetivo. Sua “exterioridade” se manifesta “no fato de que o trabalho é 
algo externo ao operário, isto é, algo que não faz parte de sua essência; 
no qual, portanto, o operário não se afirma, mas se nega em seu 
trabalho”. No trabalho alienado, não se encontra em seu estado 
propriamente humano; o operário não é ele, como ser humano: 
exterioridade radical entre o que deve se manter numa relação 
indissolúvel: o trabalho e a essência do homem.” (VÁZQUEZ, 2011, p. 
80) 



60  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

mercadoria. De outro, tem sua origem na cooperação de 

artífices de determinado ofício, decompondo o ofício 

em suas diferentes operações particulares, isolando-as e 

individualizando-as para tornar cada uma delas função 

exclusiva de um trabalhador especial. A manufatura, 

portanto, ora introduz a divisão do trabalho num 

processo de produção ou a aperfeiçoa, ora combina 

ofícios anteriormente distintos. Qualquer que seja, 

entretanto, seu ponto de partida, seu resultado final é o 

mesmo: um mecanismo de produção cujos órgãos são 

seres humanos. (MARX, 2006, p. 393) 

 

Ora, é o capitalista que lança o simples artesão, que 

é, em última análise, um artista, dentro de um sistema de 

produção em escala. Marx reconhece que o trabalho é 

essencial para a vida do homem23 quando, ainda em O 

Capital, ele escreve que 

 

antes de surgir um alfaiate, o ser humano costurou 

durante milênios, pressionado pela necessidade de vestir-

se. Mas o casaco, o linho, ou qualquer componente da 

riqueza material que não seja dado pela natureza, tinha 

de originar-se de uma especial atividade produtiva, 

adequada a determinado fim e que adapta certos 

                                            
23 Não é apenas Marx que reconhece a importância do trabalho para o 
homem. Fischer, por exemplo, escreve que o trabalho e o homem 
surgiram praticamente juntos, sendo o trabalho o meio pelo qual o 
homem tornou-se homem: “a arte é quase tão antiga como o homem. é 
uma forma de trabalho, e o trabalho é uma atividade característica do 
homem. (...) o homem tornou-se homem através da utilização de 
ferramentas. Ele se fez, se produziu a si mesmo, fazendo e produzindo 
ferramentas. (...) não há ferramenta sem o homem, nem homem sem 
ferramenta: os dois passaram a existir simultaneamente e sempre se 
acharam indissoluvelmente ligados um ao outro.” (FISCHER, 1976, p. 
21-22) 



 61 Ricardo Luis Reiter 

elementos da natureza às necessidades particulares do 

homem. O trabalho, como criador de valores de uso, 

como trabalho útil, é indispensável à existência do 

homem - quaisquer que sejam as formas de sociedade - , 

é necessidade natural e eterna de efetivar o intercambio 

material entre o homem e a natureza e, portanto, de 

manter a vida humana. (MARX, 2006, p. 65) 

 

Percebe-se que Marx vê o trabalho como uma 

atividade essencial e até própria do ser humano. “No 

processo de trabalho, a atividade do homem opera uma 

transformação, subordinada a um determinado fim, no 

objeto sobre que atua por meio do instrumental de 

trabalho”24. A crítica de Marx volta-se ao capitalista que, ao 

comprar a força de trabalho do trabalhador acaba também 

por adonar-se da mercadoria. “Além disso, o produto é 

propriedade do capitalista, não do produtor imediato, o 

trabalhador”25. O trabalhador acaba também tornando-se 

mera mercadoria, sem nenhuma necessidade e com um 

valor comercial: “o capitalista pago, por exemplo, o valor 

diário da força de trabalho. Sua utilização, como a de 

qualquer outra mercadoria - por exemplo, a de um cavalo 

que alugou por um dia -, pertence-lhe durante o dia”26. 

A situação do trabalhador torna-se ainda mais 

complicada com a industrialização. Nas manufaturas e no 

artesanato, o homem ainda era livre para controlar as 

ferramentas com as quais precisava produzir; a partir da 

Revolução Industrial, o trabalhador passa a ser um 

                                            
24 MARX, Karl. O capital: crítica da economia política. 24. Vol. 1. 6 
vols. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2006, p. 214 
25 Ibid. p. 219 
26 MARX, 2006, p. 219 



62  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

apêndice das máquinas, como Marx escreveu: 

 

na manufatura e no artesanato, o trabalhador se serve da 

ferramenta; na fábrica, serve à máquina. Naqueles, 

procede dele o movimento do instrumental de trabalho; 

nesta, ele tem de acompanhar o movimento do 

instrumental. Na manufatura, os trabalhadores são 

membros de um mecanismo vivo. Na fábrica, eles se 

tornam complementos vivos de um mecanismo morto 

que existia independente deles. (MARX, 2006, p. 482) 

 

Marx defende que o fruto do trabalho deve 

pertencer a quem o produziu, ou seja, ao trabalhador, que 

não deve aceitar que o capitalista o transforme em 

mercadoria. O Capitalismo acaba por tornar o homem um 

objeto supérfluo, um simples apêndice da máquina, que 

passa a ser o sujeito da produção. 

Trabalhar é dar humanidade para a natureza, é 

torná-la objeto do mundo humano. Tudo é fruto do 

trabalho. Contudo, nem todos os objetos produzidos pelo 

trabalho são estéticos. Existem dois tipos de objetos 

oriundos do trabalho. O primeiro são os objetos úteis às 

necessidades imediatas ao homem. Estes não agregam 

conhecimento, apenas satisfazem necessidades físicas (ou 

ajudam a satisfazê-las) e têm utilidade para tal. Já os objetos 

estéticos são inúteis no que diz respeito às necessidades 

imediatas como alimentar-se, preservar a vida, reproduzir-

se. Contudo, esses objetos, que são inúteis por um lado, são 

de extremo valor no que tange satisfazer no homem sua 

necessidade primária, ou espiritual, de criação. Como esses 

objetos estão desvinculados de qualquer utilidade imediata, 

eles podem levar o homem de volta a sua origem, quando 



 63 Ricardo Luis Reiter 

trabalho e criatividade andavam de mãos dadas e todas as 

necessidades do homem eram satisfeitas. Vale citar a 

passagem dos Manuscritos econômico-filosóficos onde 

Marx distingue a produção humana da produção animal: 

 

É verdade que também o animal produz. Constrói para 

si um ninho, habitações, como a abelha, castor, formiga 

etc. No entanto, produz apenas aquilo de que necessita 

imediatamente para si ou sua cria; produz 

unilateralmente, enquanto o homem produz 

universalmente; o animal produz apenas sob o domínio 

da carência física imediata, enquanto o homem produz 

mesmo livre da carência física, e só produz, primeira e 

verdadeiramente, na sua liberdade com relação a ela; o 

animal só produz a si mesmo, enquanto o homem 

reproduz a natureza inteira; no animal, o seu produto 

pertence imediatamente ao seu corpo físico, enquanto o 

homem se defronta livremente com o seu produto. O 

animal forma apenas segundo a medida e a carência da 

espécie à qual pertence, enquanto o homem sabe 

produzir segundo a medida de qualquer espécie. E sabe 

considerar, por toda a parte, a medida inerente ao seu 

objeto; o homem também forma, por isso, segundo as 

leis da beleza. (MARX, 2011, p. 35) 

 

3.2.1 O trabalho e o desejo de criação do homem 

 

A diferença essencial entre homem e animal está no 

fato de o animal produzir apenas por instinto; assim, a 

relação entre a necessidade e a atividade que a satisfaz é 

imediata. Já o homem consegue produzir sem a coação da 

necessidade física, alias, é estando livre dela que ele 

verdadeiramente consegue produzir. 



64  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

 

O animal identifica-se imediatamente com a sua 

atividade vital. Não se distingue dela. É a sua própria 

atividade. Mas o homem faz da atividade vital o objeto 

da vontade e da consciência. Possui uma atividade vital 

consciente. Ela não é uma determinação com a qual ele 

imediatamente coincide. A atividade vital consciente 

distingue o homem da atividade vital dos animais. Só 

por essa razão é que ele é um ser genérico. Ou seja, só é 

um ser consciente, quer dizer, a sua vida constitui para 

ele um objeto, porque é um ser genérico. Unicamente 

por isso é que a sua atividade surge como atividade livre. 

O trabalho alienado inverte a relação, uma vez que o 

homem, enquanto ser consciente, transforma a sua 

atividade vital, o seu ser, em simples meio de existência. 

(MARX, 2011, p. 164-165) 

 

Para Marx, o essencial no homem está no fato de 

ele produzir objetos com a mente e depois trabalhá-los. Ele 

escreve em O Capital que o pior dos arquitetos é mais 

esperto que a mais perfeita das abelhas, pois esta só produz 

por instinto, enquanto aquele o faz de forma racional.  

 

Antes de tudo, o trabalho é um processo de que 

participam o homem e a natureza, processo em que o 

ser humano com sua própria ação impulsiona, regula e 

controla seu intercâmbio material com a natureza. 

Defronta-se com a natureza como uma de suas forças. 

Põe em movimento as forças naturais de seu corpo, 

braços e pernas, cabeça e mãos, a fim de apropriar-se 

dos recursos da natureza, imprimindo-lhes forma útil à 

vida humana. Atuando assim sobre a natureza externa e 

modificando-a, ao mesmo tempo modifica sua própria 

natureza. Desenvolve as potencialidades nela 



 65 Ricardo Luis Reiter 

adormecidas e submete ao seu domínio o jogo das 

forças naturais. Não se trata aqui das formas instintivas, 

animais, de trabalho. Quando o trabalhador chega ao 

mercado para vender sua força de trabalho, é imensa a 

distância histórica que medeia entre sua condição e a do 

homem primitivo com sua forma ainda instintiva de 

trabalho. Pressupomos o trabalho sob forma 

exclusivamente humana. Uma aranha executa operações 

semelhantes às do tecelão, e a abelha supera mais de um 

arquiteto ao construir sua colmeia. Mas o que distingue 

o pior arquiteto da melhor abelha é que ele figura na 

mente sua construção antes de transformá-la em 

realidade. No fim do processo do trabalho aparece um 

resultado que já existia antes idealmente na imaginação 

do trabalhador. Ele não transforma apenas o material 

sobre o qual opera; ele imprime ao material o projeto 

que tinha conscientemente em mira, o qual constitui a lei 

determinante do seu modo de operar e ao qual tem de 

subordinar sua vontade. E essa subordinação não é um 

ato fortuito. Além do esforço dos órgãos que trabalham, 

é mister a vontade adequada que se manifesta através da 

atenção durante todo o curso do trabalho. E isto é tanto 

mais necessário quanto menos se sinta o trabalhador 

atraído pelo conteúdo e pelo método de execução de sua 

tarefa, que lhe oferece por isso menos possibilidade de 

fruir da aplicação das suas próprias forças físicas e 

espirituais. (MARX, 2006, p. 211) 

 

O homem, através do trabalho, adapta a natureza 

conforme suas necessidades. E, nesse processo de 

modificar a natureza, o homem também acaba por 

modificar a si mesmo. O processo de o homem humanizar 

a natureza é o processo dele, enquanto homem, também 

ser humanizado pela natureza. O homem modifica sua 



66  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

própria natureza ao modificar a natureza em que vive27. A 

                                            
27 Hegel faz uma analogia interessante sobre a relação do homem 
afirmar-se no mundo na relação que ele, enquanto homem, tem com os 
outros homens: “186 - [Das Selbstbewusstsein] De início, a 
consciência-de-si é ser-para-si simples, igual a si mesma mediante o 
excluir de si todo o outro. Para ela, sua essência e objeto absoluto é o 
Eu; e nessa imediatez ou nesse ser de seu ser-para-si é [um ] singular. O 
que é Outro para ela, está como objeto inessencial, marcado como sinal 
do negativo. Mas o Outro é também uma consciência-de-si; um 
indivíduo se confronta com outro indivíduo. Surgindo assim 
imediatamente, os indivíduos são um para outro, à maneira de objetos 
comuns, figuras independentes, consciências imersas no ser da vida –
pois o objeto essente aqui se determinou como vida. São consciências 
que ainda não levaram acabo, uma para a outra, o movimento da 
abstração absoluta, que consiste em extirpar todo ser imediato, para ser 
apenas o puro ser negativo da consciência igual-a-si-mesma. Quer dizer: 
essas consciências ainda não se apresentaram, uma para a outra, como 
puro ser-para-si, ou seja, como consciências-de-si. Sem dúvida, cada 
uma está certa de si mesma, mas não da outra; e assim sua própria 
certeza de si não tem verdade nenhuma, pois sua verdade só seria se 
seu próprio ser-para-si lhe fosse apresentado como objeto 
independente ou, o que é o mesmo, o objeto [fosse apresentado] como 
essa pura certeza de si mesmo. Mas, de acordo com o conceito do 
reconhecimento, isso não é possível a não ser que cada um leve acabo 
essa pura abstração do ser-para-si: ele para o outro, o outro para ele; 
cada um em si mesmo, mediante seu próprio agir, e de novo, mediante 
o agir do outro. 187 - [DieDarstellung] Porém a apresentação de si 
como pura abstração da consciência-de-si consiste em mostrar-se como 
pura negação de sua maneira de ser objetiva, ou em mostrar que não 
está vinculado a nenhum ser-aí determinando, nem à singularidade 
universal do ser-aí em geral, nem à vida. Esta apresentação é o agir 
duplicado: o agir do Outro e o agir por meio de si mesmo. Enquanto 
agir do Outro, cada um tende, pois, à morte do Outro. Mas aí está 
também presente o segundo agir, o agir por meio de si mesmo, pois 
aquele agir do Outro inclui o arriscar a própria vida. Portanto, a relação 
das duas consciências-de-si é determinada de tal modo que elas se 
provam a si mesmas e uma a outra através de uma luta de vida ou 
morte. Devem travar essa luta, porque precisam elevar à verdade, no 
Outro e nelas mesmas, sua certeza de ser-para-si. Só mediante o pôr a 
vida em risco, a liberdade [se conquista]; e se prova que a essência da 
consciência de-si não é o ser, nem o modo imediato como ela surge, 
nem o seu submergir-se na expansão da vida; mas que nada há na 



 67 Ricardo Luis Reiter 

                                                                                    
consciência-de-si que não seja para ela momento evanescente; que ela é 
somente puro ser-para-si. O indivíduo que não arriscou a vida pode 
bem ser reconhecido como pessoa; mas não alcançou a verdade desse 
reconhecimento como uma consciência-de-si independente. Assim 
como arrisca sua vida, cada um deve igualmente tender à morte do 
outro; pois para ele o Outro não vale mais que ele próprio. Sua essência 
se lhe apresenta como um Outro, está fora dele; deve suprassumir seu 
ser-fora-de-si. O Outro é uma consciência essente e de muitos modos 
enredada; aconsciência-de-si deve intuir seu ser-Outro como puro ser 
para-si,ou como negação absoluta. (...) 190 - [Der Herr ist] O senhor é a 
consciência para si essente, mas já não é apenas o conceito dessa 
consciência, senão uma consciência para si essente que é mediatizada 
consigo por meio de uma outra consciência, a saber, por meio de uma 
consciência a cuja essência pertence ser sintetizada com um ser 
independente, ou com a coisidade em geral. O senhor se relaciona com 
estes dois momentos: com uma coisa como tal, o objeto do desejo, e 
com a consciência para a qual a coisidade é o essencial. Portanto, o 
senhor: a) como conceito da consciência-de-si é relação imediata do 
ser-para-si; mas, b) ao mesmo tempo como mediação, ou como um ser-
para-si que só é para si mediante um Outro, se relaciona a') 
imediatamente com os dois momentos; e b') mediatamente, com cada 
um por meio do outro. O senhor se relaciona mediatamente com o 
escravo por meio do ser independente, pois justamente ali o escravo 
está retido; essa é sua cadeia, da qual não podia abstrair-se na luta, e por 
isso se mostrou dependente, por ter sua independência na coisidade. O 
senhor, porém, é a potência sobre esse ser, pois mostrou na luta que tal 
ser só vale para ele como um negativo. O senhor é a potência que está 
por cima desse ser; ora, esse ser é a potência que está sobre o Outro; 
logo, o senhor tem esse Outro por baixo de si: é este o silogismo [da 
dominação]. O senhor também se relaciona mediatamente por meio do 
escravo com a coisa; o escravo, enquanto consciência-de-si em geral, se 
relaciona também negativamente com a coisa, e a suprassume. Porém, 
ao mesmo tempo, a coisa é independente para ele, que não pode 
portanto, através o seu negar, acabar com ela até a aniquilação; ou seja, 
o escravo somente a trabalha. Ao contrário, para o senhor, através 
dessa mediação, a relação imediata vem-a-ser como a pura negação da 
coisa, ou como gozo - o qual lhe consegue o que o desejo não 
conseguia: acabar com a coisa, e aquietar-se no gozo. O desejo não o 
conseguia por causa da independência da coisa; mas o senhor 
introduziu o escravo entre ele e a coisa, e assim se conclui somente 
com a dependência da coisa, e puramente a goza; enquanto o lado da 
independência deixa-o ao escravo, que a trabalha.” (HEGEL, 1992, p. 



68  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

razão disso é que o homem transmite aos objetos valores 

sobre os quais ele já havia refletido. Assim, o resultado final 

da produção é um objeto que já havia sido concebido 

muito antes de ser criado. Esse ato de refletir leva o 

homem a conhecer-se e a refletir sobre si mesmo. Essa é a 

diferença, em Marx, de homem e animal. O homem cria 

reflexivamente, enquanto que o animal apenas cria por 

instinto. 

A relação entre arte e trabalho surge nos primórdios 

da humanidade. Foi quando o homem aprendeu a criar 

objetos que ele também aprendeu a satisfazer sua 

necessidade de criação. Contudo, à medida que o homem 

foi desenvolvendo suas habilidades e aprendendo a criar 

cada vez mais, ele também aprendeu a alienar-se. À medida 

que ele criava ele estava subjugando o mundo a sua 

vontade. Ele estava satisfazendo sua necessidade de 

humanizar o mundo.  

O homem, entretanto, sempre buscou mais. Ele 

aprendeu a produzir além da sua necessidade e aprendeu 

também a estocar. E, quanto mais o homem estoca, mais 

ele produz por meio do trabalho. E quanto mais ele produz 

para estocar, mais o trabalho perde sua nobre função de ser 

meio para a criação. O homem acaba por desaprender a 

criar. E a criação passa a ser vista como talento, quando na 

verdade é fruto de alguém que não produz para estocar, 

mas cria para satisfazer sua necessidade primária e espiritual 

de criar um mundo humanizado. 

O esse processo, cujo início Marx situa na 

Antiguidade clássica, passa a se acelerar com a Revolução 

Industrial. Nela, o homem passa a ser obrigado a alienar-se. 

                                                                                    
128-130) 



 69 Ricardo Luis Reiter 

Já não existe mais condição de criação para grande parte 

das pessoas. E aqueles que dedicam tempo para a criação 

artística também acabam tendo que alienar-se, pois a 

criação já não é mais autônoma, e sim meio de 

subsistência28. Mas isso será visto mais adiante. 

A divisão do trabalho acaba por separar, no 

homem, as suas potencialidades criadoras. O homem já não 

pode mais conceber e produzir. Dentro da lógica de 

produção em série, fruto da Revolução Industrial, aquele 

que concebe não produz e aquele que produz não concebe 

e acaba produzindo apenas uma parte do projeto final. 

Assim, nenhuma das partes de fato produziu esteticamente, 

porque a criação racional e material não se realizaram no 

mesmo sujeito. 

 

3.3 O ARTISTA 

 

Vázquez define o artista como “homem que cria 

objetos segundo as leis da beleza, ou seja, transformando 

uma matéria a fim de imprimir nela uma forma e explicitar 

assim - num objeto concreto-sensível - sua essência 

humana”29. Assim, todas as pessoas seriam, como já 

exposto anteriormente, artistas. Contudo, a divisão dos 

                                            
28 A divisão do trabalho trouxe mudanças significativas no modo de 
produzir do homem, como bem aponta Vázquez: “Com a divisão do 
trabalho, cada vez mais profunda, separam-se sempre mais 
radicalmente a consciência e a mão; desse modo, o trabalho perde seu 
caráter criador, enquanto a arte se eleva como atividade própria, 
substantiva como um reduto inexpugnável da capacidade criadora do 
homem, após ter esquecido suas remotas e humildes origens. Esquece-
se, com efeito, de que precisamente o trabalho, como atividade 
consciente através da qual o homem transforma e humaniza a matéria, 
tornou-se possível a criação artística.” (VÁZQUEZ, 2011, p. 64) 
29 VÁZQUEZ, 2011, p. 79 



70  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

processos de trabalho, agravada pela Revolução Industrial, 

forçou os homens a esquecer-se de seu potencial criador. 

Dessa forma, a criação artística foi restringida a um seleto 

grupo de homens.  

Para Vázquez, o artista “é um homem rico, não no 

sentido material, único admissível para a economia política 

moderna, mas como ser social que se sente impelido a 

explicitar sua essência”30. Não em bens propriamente dito, 

mas em potência de expressão e objetivação. Ele não se 

submete ao sistema capitalista, pelo menos não do mesmo 

modo como as demais pessoas. O trabalho deveria ser a 

maneira primordial com a qual o homem deveria apropriar-

se da sua natureza. Pois, ao apropriar-se da natureza ele a 

humaniza e entra em contato consigo mesmo.31 

O trabalho, em sua origem, é uma atividade livre. 

Portanto, a criação somente pode acontecer de forma plena 

quando o homem resolve suas necessidades materiais. 

                                            
30 Ibid, p. 79 
31 O capitalismo priva o trabalhador da possibilidade de humanizar-se, 
ou seja, de afirmar-se como homem na natureza. Como Vázquez 
coloca: “O homem se apropria da riqueza de seu ser, de sua natureza, 
apropriando-se da natureza, mas só pode apropriar-se contraindo 
determinadas relações com os demais, no marco de determinadas 
relações de produção, como dirá Marx em seus trabalhos posteriores. 
Nessas relações, em sua forma capitalista, inverte-se completamente o 
sentido do trabalho humano. Em vez de afirmar-se nele, perde-se, 
aliena sua essência. Em vez de humanizar-se, desumaniza-se. “A 
medida em que se valoriza o mundo das coisas, desvaloriza-se, em 
razão direta, o mundo dos homens”. Quanto mais põe no trabalho, 
quanto mais se objetiva, mais perde, mais aliena seu ser, mais estranho 
é para ele o mundo que ele próprio criou com seu trabalho, tão mais 
poderoso e rico se torna esse mundo exterior e tão mais impotente e 
pobre se torna seu mundo interior. Em virtude da alienação, a relação 
humana fundamental - o trabalho - a que define o homem, a que o 
humaniza, e faz dele um ser consciente e livre, despoja o trabalhador de 
sua essência humana.” (VÁZQUEZ, 2011, p. 79) 



 71 Ricardo Luis Reiter 

Como foi exposto, a arte existe para responder uma 

necessidade primordial do homem, ou seja, uma 

necessidade espiritual. Contudo, o capitalismo prendeu o 

homem de tal maneira em suas teias que a subsistência 

deste passou a depender exclusivamente do trabalho.  

Em sua origem, o objetivo do trabalho era afirmar 

o homem no mundo. Ele era o meio pelo qual o homem 

humanizava o mundo e satisfazia sua necessidade espiritual 

de criação. Principalmente com a Revolução Industrial, o 

trabalho passou a ser imposto ao homem. A respeito disso, 

Marx escreve em O Capital: 

 

a aplicação capitalista da maquinaria cria motivos novos 

e poderosos para efetivar a tendência de prolongar sem 

medida o dia de trabalho e revoluciona os métodos de 

trabalho e o caráter do organismo de trabalho coletivo 

de tal forma que quebra a oposição contra aquela 

tendência. Demais, ao recrutar para o capital camadas de 

classe trabalhadora que antes eram inacessíveis e ao 

dispensar trabalhadores substituídos pelas máquinas, 

produz uma população trabalhadora excedente, 

compelida a submeter-se à lei do capital. Daí esse 

estranho fenômeno da história da indústria moderna: a 

máquina põe abaixo todos os limites morais e naturais 

da jornada de trabalho. Daí o paradoxo econômico que 

torna o mais poderoso meio de encurtar o tempo de 

trabalho no meio mais infalível de transformar todo o 

tempo de vida do trabalhador e de sua família em tempo 

de trabalho de que pode lançar mão o capital para 

expandir seu valor. (MARX, 2006, p. 465-466) 

 

A Revolução Industrial deu ao capitalista as 

ferramentas necessárias para lançar o trabalhador de vez 



72  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

numa situação de alienação. O emprego de maquinaria, 

conforme Marx apresenta no capítulo XIII de O Capital, 

permitiu que o capitalista trouxesse para dentro do 

processo de produção não apenas homens, mas também 

mulheres e crianças. E mais, o capitalista começou a 

substituir os homens por essas novas forças de trabalho. 

Dessa forma, aumentou significativamente o número de 

pessoas que precisavam trabalhar para poderem sobreviver 

e diminuiu a oferta de trabalho. Esse quadro permitiu ao 

capitalista impor as suas relações de trabalho, as quais os 

trabalhadores apenas tiveram a opção de aceitar. Já não era 

mais o capitalista que possuía necessidade dos 

trabalhadores, mas os trabalhadores dependiam da “boa 

vontade” do capitalista para conseguirem empregos que 

lhes dessem condições mínimas de sobrevivência. 

Dessa forma, ele, o trabalho, já não satisfaz mais 

nenhuma necessidade interior do homem. Muito menos o 

afirma no mundo. Pelo contrário, o homem se nega no 

trabalho. Assim, não é mais um ser histórico, e sim mero 

objeto de trabalho, comprado pelo capitalista. “No trabalho 

alienado, não se encontra [o homem] em seu estado 

propriamente humano; o operário não é ele, como ser 

humano: exterioridade radical entre o que deve se manter 

numa relação indissolúvel: o trabalho e a essência do 

homem”32. 

 

3.3.1 O sentidos humanos 

 

Marx dá bastante ênfase ao papel do artista, porque 

                                            
32 MÉSZÁROS, István. A teoria da alienação em Marx. 1 Edição. 
São Paulo: BOITEMPO EDITORIAL, 2006, p. 81 



 73 Ricardo Luis Reiter 

ele seria um homem mais próximo da liberdade. O artista 

seria alguém em quem “a emancipação completa de todas 

as qualidades e sentidos humanos”33 já teria se realizado. 

Não basta apenas ter os sentidos, é preciso que eles sejam 

humanizados. Isso difere o artista do homem comum. É 

por isso que o artista é um “homem rico”34. 

Marx escreve que o fim da propriedade privada 

seria resultado da emancipação dos sentidos humanos. A 

relação do homem com a natureza somente tem sentido a 

partir do momento que essa relação for uma relação 

humana. Marx escreve que 

 

a suprassunção da propriedade privada é, por 

conseguinte, a emancipação completa de todas as 

qualidades e sentidos humanos; mas ela é esta 

emancipação justamente pelo fato desses sentidos e 

propriedades terem se tornado humanos, tanto subjetiva 

quanto objetivamente. O olho se tornou olho humano, 

da mesma forma como seu objeto se tornou um objeto 

social, humano, proveniente do homem para o homem. 

Por isso, imediatamente em sua práxis35 , os sentidos se 

tornaram teoréticos36 . Relacionam-se com a coisa por 

                                            
33 MARX, 2011, p. 109 
34 VÁZQUEZ, 2011, p. 79 
35 “Com esta palavra (que é a transcrição da palavra grega que significa 
ação), a terminologia marxista designa o conjunto de relações de 
produção e trabalho, que constituem a estrutura social, e a ação 
transformadora que a revolução deve exercer sobre tais relações. Marx 
dizia que é preciso explicar a formação das ideias a partir da “práxis 
material”, e que, por conseguinte, formas e produtos da consciência só 
podem ser eliminados por meio da ‘inversão prática das relações sociais 
existentes’, e não por meio da ‘crítica intelectual’ (A ideologia alemã, 2, 
trad. it., p. 34) (...).” (ABBAGNANO, 2000, p. 786) 
36 “Esse adjetivo corresponde a especulação; por isso, assim como este 
substantivo, possui dois significados fundamentais: 1º o que é 



74  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

querer a coisa, mas a coisa mesma é um comportamento 

humano objetivo consigo própria e com o homem, e 

vice-versa. Eu só posso, em termos práticos, relacionar-

me humanamente com a coisa se a coisa se relaciona 

humanamente com o homem. A carência ou a fruição 

perderam, assim, a sua natureza egoísta e a natureza a 

sua mera utilidade (Nützlichkeit), na medida em que a 

utilidade (Nutzen) se tornou utilidade humana. (MARX, 

2011, p. 109) 

 

A humanização da realidade acontece na medida em 

que os próprios sentidos humanos são humanizados. 

Assim, à medida em que o homem humaniza o objeto, ou 

seja, em que o homem traz o objeto para seu mundo, o 

objeto também humaniza o homem. Assim, não basta 

apenas ter os sentidos; é preciso humanizar os sentidos e 

estar aberto às mudanças que a humanização da realidade 

irá provocar no indivíduo.  

Marx aprofunda ainda mais sua reflexão sobre a 

emancipação dos sentidos ao defender a tese de que ter 

olhos, ouvidos etc. não basta para que o sujeito consiga 

captar a beleza da arte. É preciso educar, ou humanizar, os 

sentidos. 

 

Ao olho um objeto se torna diferente do que ao ouvido, 

e o objeto do olho é um outro que o do ouvido. A 

peculiaridade de cada força essencial é precisamente a 

sua essência peculiar, portanto também o modo peculiar 

da sua objetivação, do seu ser vivo objetivo-efetivo 

                                                                                    
puramente cognitivo e opõe-se ao prático; 2º o que não é redutível à 
experiência e opõe-se ao empírico. No primeiro exemplo fala-se de 
‘ciências teoréticas’; no segundo, de ‘conceitos teoréticos’.” 
(ABBAGNANO, 2000, p. 953-954) 



 75 Ricardo Luis Reiter 

(gegenständliches wirkliches lebendiges Sein). Não só no 

pensar, portanto, mas com todos os sentidos o homem é 

afirmado no mundo objetivo. (MARX, 2011, p. 110) 

 

Até aqui percebe-se que, para Marx, os sentidos 

afirmam o homem no mundo, cada qual segundo suas 

características próprias. Assim, o ouvido agrega ao homem 

conhecimentos que o olho não consegue captar. Este 

consegue, contudo, agregar conhecimentos que escapam 

àquele. Dessa forma, pode-se concluir que, quanto mais 

sentidos estiverem envolvidos no processo da humanização 

da realidade, mais rica de informações será essa 

humanização. 

Para alcançar, porém, tal patamar, onde todos os 

sentidos possam ser envolvidos na humanização da 

realidade, é preciso que eles sejam despertos, ou 

reabilitados para o gozo estético. Referindo-se a esse 

processo, Marx escreve que  

 

Assim como a música desperta primeiramente o sentido 

musical do homem, assim como para o ouvido não 

musical a mais bela música não tem nenhum sentido, é 

nenhum objeto, porque o meu objeto só pode ser a 

confirmação de uma das minhas forças essenciais, 

portanto, só pode ser para mim da maneira como a 

minha força essencial é para si como capacidade 

subjetiva, porque o sentido de um objeto para mim (só 

tem sentido para um sentido que lhe corresponda) vai 

precisamente tão longe quanto vai o meu sentido, por 

causa disso é que os sentidos do homem social são 

sentidos outros que não os do não social; [é] apenas pela 

riqueza objetivamente desdobrada da essência humana 

que a riqueza da sensibilidade humana subjetiva, que um 



76  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

ouvido musical, um olho para a beleza da forma, em 

suma as fruições humanas todas se tornaram sentidos 

capazes, sentidos que se confirmam como forças 

essenciais humanas, em parte recém-cultivados, em parte 

recém-engendrados. Pois não só os cinco sentidos, mas 

também os assim chamados sentidos espirituais, os 

sentidos práticos (vontade, amor, etc.), numa palavra o 

sentido humano, a humanidade dos sentidos, vem a ser 

primeiramente pela existência de seu objeto, pela 

natureza humanizada. (MARX, 2011, p. 110) 

 

Marx inova ao fundar uma filosofia fundamentada 

sobre o homem. O homem é o ponto de partida de 

qualquer discussão e sua liberdade deve ser o objetivo 

buscado. Na estética, Marx atualiza sua teoria, afirmando 

que os sentidos não têm nenhuma utilidade se não se 

humanizam. Uma bela música somente terá sentido para 

um homem com um ouvido humanizado. Ou seja, a 

estética está vinculada, para Marx, à humanização dos 

sentidos humanos. É a necessidade humana de apreciar 

uma boa música que fará do ouvido um ouvido humano, 

na medida em que também a boa música se torna música 

humana. O homem apropria-se do objeto artístico e o 

humaniza, mas, nesse processo, o próprio homem também 

é humanizado pelo objeto artístico. É a necessidade de um 

objeto artístico que dá ao homem sentidos humanos aptos 

a satisfazer essa necessidade. 

 

3.4 ARTE E ALIENAÇÃO 

 

O artista é um trabalhador que cria livremente. “O 

homem só pode produzir quando se liberta da necessidade 



 77 Ricardo Luis Reiter 

física”37, assim o artista seria um homem rico porque é livre 

para produzir e nessa produção ele satisfaz suas 

necessidades espirituais de afirmar-se no mundo. E a 

liberdade do artista está ligada à sua capacidade de 

humanizar seus sentidos, podendo, assim, produzir e 

acessar conteúdos estéticos que outros homens não 

conseguem perceber. O artista é um homem que ainda 

consegue humanizar a natureza, e, nesse processo, ele recria 

a natureza a sua volta, dando a ela aspectos humanos. O 

artista, contudo, também acaba por humanizar-se nesse 

processo, pois, ao atender sua necessidade espiritual de 

produzir e firmar-se no mundo, ele, o artista, acaba por 

conhecer ainda mais a si mesmo. 

 

3.4.1 Produção material X Produção artística 

 

Vázquez afirma que alguns filósofos buscaram em 

suas obras apresentar a produção artística como sendo 

oposta à produção material. Em outras palavras, a arte seria 

oposta ao trabalho. Kant está na lista dos filósofos que 

defendem essa oposição entre arte e trabalho. Para ele a 

arte seria uma produção por meio da liberdade, onde a 

vontade apresentaria a razão como base da sua atividade 

(VÁZQUEZ, 2011).  

Vázquez escreve que, na visão de Kant, o trabalho é 

concebido como sendo forçado e imposto. O trabalho, na 

ótica kantiana, é o trabalho apresentado pelo sistema 

capitalista. Não existe para ele a possibilidade de trabalho 

livre e não alienado38.  

                                            
37 VÁZQUEZ, 2011, p. 79 
38 Sobre esse aspecto, Vázquez escreve que: “Kant opõe arte e trabalho 



78  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

Em Marx, não se encontra uma oposição tão radical 

como aquela apresentada por Kant, até porque Marx 

defende que existiria uma forma de trabalho totalmente 

livre no momento em que o homem conseguisse superar o 

estado de alienação em que se encontra. A oposição entre 

trabalho e arte, para Marx, está mais voltado ao fato de 

ambos atenderem necessidades distintas do homem39.  

Marx defende uma produção livre, indiferente se 

essa produção for de aspecto artístico ou simplesmente 

material. O importante é que o processo seja livre de 

qualquer forma de alienação. Tanto o trabalho em si como 

a produção artística sofre a mesma ameaça na sociedade 

capitalista. Ambos temem “ser tratados na única forma que 

interessa num mundo regido pela lei da produção de mais-

valia, isto é, em sua forma econômica, como trabalho 

                                                                                    
em geral, mas, na realidade, o trabalho implícito em sua caracterização 
(atividade forçada que só se realiza por uma necessidade exterior ou 
pela força, sem que implique nenhuma satisfação) é propriamente o 
trabalho alienado. Ao elevar essa forma de trabalho, característica da 
sociedade capitalista, a um plano universal, Kant a contrapõe à arte, 
como se opõe uma atividade forçada e desagradável - ou, como ele diz, 
mercenária - a outra verdadeiramente criadora e livre. Como ele só 
concebe o trabalho sob a forma que assume na sociedade burguesa, 
contrapõe-no de um modo radical à arte.” (VÁZQUEZ, 2011, p. 175) 
39 Para reforçar esse aspecto, vale citar Vázquez: “Marx parte, como 
vimos, do fundamento comum da arte e do trabalho como 
manifestações distintas da essência criadora do homem, que podem se 
opor entre si na medida em que o trabalho, em determinadas condições 
econômico-sociais (as próprias da sociedade capitalista), perde seu 
caráter criador. A produção artística, verdadeiramente criadora, 
converte-se na antítese da produção material capitalista, mas não de 
toda forma de produção social: por exemplo, da produção a serviço do 
homem na qual o trabalho recobra sua verdadeira significação humana 
e criadora. A contraposição entre produção artística e material ganha, 
portanto, um caráter histórico-social e, no fundo, tem a mesma raiz que 
a oposição entre a produção material capitalista e o trabalho livre, 
criador.” (VÁZQUEZ, 2011, p. 175) 



 79 Ricardo Luis Reiter 

assalariado”40. 

O processo de produção na sociedade capitalista 

acaba por retirar da produção humana justamente aquilo 

que ela tem de essencial, a saber: a humanidade. O homem 

já não produz mais para si, ao contrário, “é o homem que 

está a serviço da produção”41. O homem deixa de ser 

homem para tornar-se objeto para o capitalista42.  

O processo de produção capitalista, que retira do 

fruto do trabalho todo o aspecto humano do mesmo, acaba 

por criar uma “relação inumana entre o homem e os 

objetos de produção tanto para o produtor quanto para o 

possuidor”43. Do ponto de vista do produtor, esse perde 

suas relações humanas com o objeto. Essas relações 

acabam por ser substituídas por relações de estranhamento, 

ou alienação. O produtor não se reconhece no processo de 

produção, nem na atividade produtora e muito menos no 

produto final (VÁZQUEZ, 2011). 

Marx escreve que o trabalhador, no sistema 

capitalista, se torna mais pobre à medida que produz mais 

riquezas. Quanto mais ele se apropria do objeto, mais ele se 

aliena e mais ele perde, no caráter humano. O processo de 

produção capitalista é um processo que constantemente 

desvaloriza e empobrece o ser humano. Nas palavras de 

Marx: 

                                            
40 VÁZQUEZ, 2011, p. 175-176 
41 Ibid., p. 169 
42 Conforme Vázquez:”o homem desaparece por trás de um mundo de 
coisas, mercadorias, para se tornar uma coisa a mais. Tal é o fenômeno 
da alienação (ou coisificação) da existência humana. A produção 
material capitalista é, para Marx, uma produção que aliena ou 
desumaniza, e o proletariado, o produtor, é o homem coisificado ou 
alienado por excelência.” (VÁZQUEZ, 2011, p. 169) 
43 Vázquez, op. cit., p. 170 



80  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

 

o trabalhador se torna tanto mais pobre quanto mais 

riqueza produz, quanto mais a sua produção aumenta 

em poder e extensão. O trabalhador se torna uma 

mercadoria tão mais barata quanto mais mercadorias 

cria. Com a valorização do mundo das coisas 

(Sachenwelt) aumenta em proporção direta a 

desvalorização do mundo dos homens (Menschenwelt). 

O trabalho não produz somente mercadorias; ele produz 

a si mesmo e ao trabalhador com o uma mercadoria, e 

isto na medida em que produz, de fato, mercadoria em 

geral. (MARX, 2011, p. 80) 

 

Nesse processo de produção, o homem acabaria por 

tornar-se cada vez menos humano. Na medida em que 

produz, como apresentado acima, ele acaba por produzir 

objetos e a tornar-se um mero objeto. Essa relação acaba 

por tirar do homem seu aspecto humano. Mais adiante, 

Marx retoma esse assunto e escreve que 

 

na determinação de que o trabalhador se relaciona com 

o produto de seu trabalho com o [com] um objeto 

estranho estão todas estas consequências. Com efeito, 

segundo este pressuposto está claro: quanto mais o 

trabalhador se desgasta trabalhando (ausarbeitet), tanto 

mais poderoso se torna o mundo objetivo, alheio 

(fremd) que ele cria diante de si, tanto mais pobre se 

torna ele mesmo, seu mundo interior, [e] tanto menos [o 

trabalhador] pertence a si próprio. (MARX, 2011, p. 81) 

 

O resultado desse processo, conforme escreve 

Marx, é que o trabalho tornou-se para o homem um 

sacrifício. O homem trabalha apenas para satisfazer suas 

necessidades básicas de sobrevivência. Em outras palavras, 



 81 Ricardo Luis Reiter 

poder-se-ia concluir que o homem vive apenas para 

trabalhar. Não existe mais trabalho voluntário, pelo 

contrário, no Capitalismo o trabalho tornou-se obrigatório 

como forma de sobrevivência. Ainda em Marx , pode-se ler 

que: 

 

o trabalho é externo (äusserlich) ao trabalhador, isto é, 

não pertence ao seu ser, que ele não se afirma, portanto, 

em seu trabalho, mas nega-se nele, que não se sente 

bem, mas infeliz, que não desenvolve nenhuma energia 

física e espiritual livre, mas mortifica sua physis e arruína 

o seu espírito. O trabalhador só se sente, por 

conseguinte e em primeiro lugar, junto a si [quando] fora 

do trabalho e fora de si [quando] no trabalho. Está em 

casa quando não trabalha e, quando trabalha, não está 

em casa. O seu trabalho não é portanto voluntário, mas 

forçado, trabalho obrigatório. O trabalho não é, por isso, 

a satisfação de uma carência, mas somente um meio para 

satisfazer necessidades fora dele. Sua estranheza 

(Fremdheit) evidencia-se aqui [de forma] tão pura que, 

tão logo inexista coerção física ou outra qualquer, foge-

se do trabalho como de uma peste. O trabalho externo, 

o trabalho no qual o homem se exterioriza, é um 

trabalho de autossacrifício, de mortificação. Finalmente, 

a externalidade (Äusserlichkeit) do trabalho aparece para 

o trabalhador como se [o trabalho] não fosse seu 

próprio, mas de um outro, como se [o trabalho] não lhe 

pertencesse, como se ele no trabalho não pertencesse a 

si mesmo, mas a um outro. Assim, como na religião a 

auto atividade da fantasia humana, do cérebro e do 

coração humanos, atua independentemente do indivíduo 

e sobre ele, isto é, com o uma atividade estranha, divina 

ou diabólica, assim também a atividade do trabalhador 

não é a sua autoatividade. Ela pertence a outro, é perda 



82  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

de si mesmo. (MARX, 2011, p. 83) 

 

O resultado disso é que o homem somente é livre 

quando não está trabalhando. E, mesmo assim, a liberdade 

dele é uma liberdade que está alienada, pois sua vida 

resume-se apenas ao trabalho. Tudo gira em torno do 

trabalho.  

 

Chega-se, por conseguinte, ao resultado de que o 

homem (o trabalhador) só se sente como [ser] livre e 

ativo em suas funções animais, comer, beber e procriar, 

quando muito ainda habitação, adornos etc., e em suas 

funções humanas só [se] sente como animal. O animal se 

torna humano, e o humano, animal. (MARX, 2010, p. 

83) 

 

Já para Vázquez, também o capitalista perde sua 

humanidade na produção alienada do trabalhador. O 

capitalista não consegue reconhecer no objeto nada além 

do lucro que o mesmo poderá lhe gerar. Assim, apesar da 

posse do objeto, o capitalista não acrescenta nada a sua 

humanidade44.  

A produção no sistema Capitalista visa apenas à 

produção de mais-valia. Não existe nenhuma relação entre 

                                            
44 Sobre essa relação do capitalista, e também do operário, com o 
objeto, Vázquez  escreve que: “para o operário, o objeto perdeu sua 
significação humana; não só não vê suas forças humanas objetivadas 
nele, mas o objeto torna-se para ele um objeto estranho, alheio, 
inumano. Para o capitalista, não existe tal objeto enquanto objetiva o 
homem, isto é, em sua significação verdadeiramente humana, mas 
como meio de lucro; não se encontra na relação individual com ele 
enquanto objeto que satisfaz uma necessidade específica sua, mas numa 
relação abstrata, unilateral: a relação de posse.” (VÁZQUEZ, 2011, p. 
171) 



 83 Ricardo Luis Reiter 

sujeito e objeto, nem entre o possuidor do objeto com o 

objeto, a não ser a relação alienada de produção, onde o 

sujeito nega-se ao produzir algo que não corresponde a 

nenhuma necessidade sua. Vázquez refere-se a essa relação 

inumana do trabalhador com seu objeto de trabalho 

quando escreve que o “trabalho - trabalho alienado - é a 

negação do trabalho como atividade vital humana, como 

objetivação de suas energias físicas e espirituais, como 

atividade na qual o homem se afirma como ser livre, 

consciente e criador”45. Já a relação entre o possuidor do 

objeto com o objeto também é uma relação alienada. “A 

relação inumana entre o possuidor e os produtos do 

trabalho, por sua vez, significa que a infinita gama de nexos 

que o homem pode estabelecer com as coisas a fim de 

satisfazer uma multiplicidade de necessidades humanas 

reduz-se à relação de posse”46. Ou seja, aquele que possui a 

posse dos objetos deixa de estabelecer uma serie de 

relações com os objetos e deixa de satisfazer uma serie de 

necessidades humanas47.  

Não existiria, por excelência, uma oposição entre 

produção artística (arte) e produção material (trabalho). 

Essa oposição surge dentro da sociedade capitalista. 

Vázquez defende que a produção material no capitalismo 

opõe-se ao poder de criação do homem. Assim, no 

                                            
45 VÁZQUEZ, 2011, 171 
46 VÁZQUEZ, loc. cit. 
47 O resultado final da produção alienada, nas palavras de Vásquez , 
aponta que: “A uma produção inumana, corresponde um gozo ou 
consumo inumano. Nem o operário produz de um modo 
verdadeiramente humano, isto é, em forma criadora, nem o capitalista 
consome ou goza humanamente o produto que possui, isto é, não goza 
o objeto através de sua significação humana.” (VÁZQUEZ, 2011, p. 
171) 



84  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

Capitalismo, somente é aceito como trabalho aquele 

trabalho forçado, alienado e assalariado (VÁZQUEZ, 

2011). Em outras palavras, o Capitalismo apenas reconhece 

como trabalho aquela atividade de produção do homem 

submisso ao sistema. A arte, portanto, é desprezada por ser 

manifestação da liberdade humana. A síntese dessa 

oposição e apresentada por Vázquez de forma bem sucinta: 

“por ser hostil ao trabalho criador, a produção material 

capitalista e igualmente hostil, ainda com maior razão, ao 

trabalho artístico que é criação por excelência”48. 

Para Vázquez, tanto o trabalho como a arte 

possuem o mesmo fundamento. Ambos surgem da 

“capacidade criadora do homem, formada histórica e 

socialmente e revelada na expressão e objetivação num 

objeto concreto sensível”49. A arte, porém, explicitaria com 

maior profundidade e intensidade a “capacidade de 

emprestar uma significação humana a um objeto”50 do que 

o trabalho. Essa distinção, para Vázquez, surge da 

necessidade que moveria a produção artística e da 

necessidade que moveria a produção material. 

A produção material viria para satisfazer uma 

necessidade humana material. Ou seja, a produção material 

“sempre se efetua no marco da utilidade material do 

produto”51. E, para Vázquez, essa produção material que 

viria para satisfazer essa necessidade material é essencial 

para a própria subsistência do homem. Ele deixa isso bem 

explícito quando escreve que: 

 

                                            
48 VÁZQUEZ, 2011, p. 172 
49 VÁZQUEZ, loc. cit. 
50 VÁZQUEZ, loc. cit. 
51 VÁZQUEZ, loc. cit. 



 85 Ricardo Luis Reiter 

Sem a produção material não existiria propriamente o 

homem como ser social. E, dado que a qualidade social é 

a qualidade especificamente humana - como o velho 

Aristóteles já indicava ao definir o homem como animal 

político (membro da comunidade) -, sem ela não existiria 

propriamente o homem como tal. (VÁZQUEZ, 2011, p. 

173) 

 

Apesar de limitada, a produção material traria 

impressa em si “o testemunho da capacidade criadora do 

homem”52. Ela traria em si a resposta para as necessidades 

imediatas do homem. A utilidade do objeto não permitiria 

ao homem expressar toda a sua subjetividade por meio do 

trabalho. Mas, por outro lado, como foi exposto 

anteriormente, é a utilidade do objeto que permite ao 

homem manter-se no mundo. 

Já a arte também é um trabalho. Um trabalho, 

contudo, verdadeiramente criador, que humaniza os 

objetos e objetiva o homem53.  

A diferença entre trabalho e arte está não apenas na 

necessidade a que cada qual responde, mas também na 

exigência do belo. O belo não é uma necessidade da 

produção técnica, ou material. Os produtos do trabalho 

não tem necessidade de serem belos, ao contrário, eles 

precisam ser úteis para exercer a função para a qual foram 

criadas. Uma faca, por exemplo, não precisa ser desenhada, 

                                            
52 Ibid., p. 173 
53 Segundo Vázquez, a utilidade da arte é: “fundamentalmente 
espiritual; satisfaz a necessidade do homem humanizar o mundo que 
lhe rodeia e de enriquecer com o objeto criado sua capacidade de 
comunicação. Nesse sentido, a arte é superior ao trabalho. O homem 
sente a necessidade de uma firmação objetivada de si mesmo que só 
pode encontrar na arte.” (VÁZQUEZ, 2011, p. 173) 



86  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

com detalhes e floreios. Ela precisa ser afiada, com bom fio 

e fácil de manusear. A faca é feita para cortar, portanto, as 

características dela devem contemplar sua função. Está 

claro que o homem pode produzir, por exemplo, facas 

enfeitadas, ou seja, objetos técnicos que sejam belos. A 

estetização da técnica, contudo, não é uma necessidade da 

técnica e sim uma necessidade humana de estetizar suas 

produções54.  

A arte e o trabalho talvez não se identifiquem, mas 

também não se opõem (VÁZQUEZ, 2011). Poder-se-ia 

dizer que ambos são lados opostos da mesma moeda. A 

moeda, aqui, seria o homem. O trabalho satisfaria as 

necessidades imediatas do homem e seria de aspecto 

utilitário. Isso permitiria a sobrevivência do homem no 

mundo. Já a arte seria uma resposta às necessidades 

                                            
54 Sobre essa diferença, Vázquez escreve que: “A técnica, enquanto tal, 
não exige o belo. É o homem que sente a necessidade do técnico belo 
em virtude do seu afã de humanizar ou estetizar, como mero rei Midas, 
tudo o que toca. A passagem do objeto técnico ao objeto técnico belo 
não é necessária de um ponto de vista técnico; não é exigida pelas leis 
da técnica. A ânsia de embelezar o objeto é a ânsia de afirmar a 
presença do humano, presença limitada pelo estreito marco do ser 
técnico do objeto. Não que a técnica seja inumana; Ela é tão humana 
quanto a arte. A oposição radical entre a arte e a técnica, em virtude da 
qual o humano é atribuído à primeira e o inumano a segunda, não é 
mais do que o prolongamento - sobre novas bases - do velho dualismo 
platônico do espírito e da matéria. A arte aparece como um domínio 
superior, plenamente espiritual, e a técnica como um reino inferior. 
Esquece-se que o homem pôde elevar-se como ser espiritual, 
consciente, criador, graças à sua capacidade de transformar prática e 
materialmente, mediante seu trabalho físico e a técnica, o mundo que 
lhe rodeia. Não há uma oposição radical entre a arte e a técnica, como 
o demonstra o fato de que o homem pode integrar o mundo técnico do 
mundo do belo, e produzir objetos técnicos belos. Mas o que leva a 
essa estetização do técnico é precisamente seu afã de afirmar mais 
plenamente nos objetos a riqueza de sua subjetividade.” (VÁZQUEZ, 
2011, p. 174) 



 87 Ricardo Luis Reiter 

espirituais do homem, principalmente à necessidade de 

firmar-se no mundo. Ela seria de caráter subjetivo, 

moldando o homem e o mundo. Assim, o trabalho 

permitiria a sobrevivência do homem e a arte humanizaria 

o mundo, entregando o mundo ao homem ao mesmo 

tempo em que o homem é reconhecido no mundo55. 

  

                                            
55 Vale fazer referência ao comentário de Vázquez sobre esse aspecto: 
“Marx parte do fundamento comum da arte e do trabalho como 
manifestações distintas da essência criadora do homem, que podem se 
opor entre si na medida em que o trabalho, em determinadas condições 
econômico-sociais (as próprias da sociedade capitalista), perde seu 
caráter criador. A produção artística, verdadeiramente criadora, 
converte-se na antítese da produção material capitalista, mas não de 
toda forma de produção social: por exemplo, da produção a serviço do 
homem na qual o trabalho recobra sua verdadeira significação humana 
e criadora. A contraposição entre produção artística e material ganha, 
portanto, um caráter histórico-social e, no fundo, tem a mesma raiz que 
a oposição entre a produção material capitalista e o trabalho livre, 
criador.” (VÁZQUEZ, 2011, p. 175) 



88  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

 

 

 

4 A PRODUÇÃO ESTÉTICA E 

A SOCIEDADE CAPITALISTA 
 

Tanto para Vázquez56 quanto para Hauser57 cada 

sociedade tem a arte que merece e o artista seria fruto do 

seu tempo. Como artista, ele precisaria ver e expressar na 

arte as manifestações do seu tempo. A criação artística, 

como foi visto anteriormente, difere-se da produção 

material justamente por buscar satisfazer as necessidades 

espirituais do homem, principalmente a necessidade do 

homem de firmar-se no mundo. Existe, entretanto, outra 

relação possível entre ao artista e a sociedade. O artista 

                                            
56 Cada sociedade tem, em certo sentido, a arte que merece: a) na 
medida em que é aquela que favorece ou tolera; b) na medida em que 
os artistas, membros de tal sociedade, criam de acordo com o tipo 
peculiar de relações que mantêm com ela. Isto quer dizer que a arte e 
sociedade, longe de se acharem numa relação mútua de exterioridade e 
indiferença, se buscam ou se rechaçam, se encontram ou se separam, 
mas jamais podem voltar completamente as costas uma para a outra. 
(VÁZQUEZ, 2011, p. 107).  
57 “O artista é, em grande parte, o produto espiritual da função que tem 
na vida da sociedade. essa função altera-se consoante o tipo de patrão 
ou patrono que ele serve, dos clientes que tem de contentar e depende 
também do grau de independência que lhe é permitido na sua obra e da 
imediaticidade da influência que ele pretende exercer na práxis. Mas por 
impulso direto ou indireto, próprio ou exterior, como portador de uma 
publicidade evidente ou de uma ideologia latente, ele é um veículo de 
influenciação. (...)” (HAUSER, 1973, p. 118.) 



 89 Ricardo Luis Reiter 

pode submeter-se aos caprichos de quem manipula a 

sociedade e produzir de acordo com os interesses dessa 

pequena minoria. Dessa forma, o artista estaria alienando-

se, como será apresentado mais adiante. O interessante até 

aqui é perceber que a arte e a sociedade sempre estão em 

relação. Ou uma apoia a outra ou uma critica a outra. 

Nunca, porém, uma será indiferente à outra. 

“A arte e a sociedade não podem se ignorar, já que 

a própria arte é um fenômeno social”58. O artista, 

primeiramente, é um ser social, indiferente da forma de 

vida que ele leve. Em segundo lugar, a obra de arte de um 

artista, por mais radical e exótica que possa ser, sempre é 

uma ponte do artista para com os demais membros da 

sociedade. Em terceiro lugar, toda obra de arte traz 

implícita uma carga de valores. Esses valores contribuem 

para que as demais pessoas da sociedade passem a refletir 

ou repensar seus próprios valores (VÁZQUEZ, 2011).  

Do ponto de vista do artista, a sociedade acaba 

tendo uma grande influência sobre sua obra. O artista é 

alguém que deseja satisfazer sua necessidade de criar. Ele 

também deseja que outros membros da sociedade apreciem 

sua obra. Assim, numa sociedade que reprime a 

manifestação artística, a postura do artista será diferente 

daquela postura que ele terá numa sociedade em que a 

produção artística é incentivada. Ademais, como bem 

explica Vázquez, “no artista se ligam de um modo peculiar 

determinadas conexões sociais dominantes e, portanto, 

ainda que sem propô-lo, sua obra tem de refletir seu modo 

de se sentir como ser humano, concreto, no marco do 

                                            
58 VÁZQUEZ, 2011, p. 107 



90  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

regime social dado”59. 

O artista, a arte e a sociedade implicam-se desde as 

suas origens. Toda sociedade possuía sua própria arte. Ou 

seja, arte e sociedade nasceram juntas. É impossível, 

portanto, querer separá-las, ou alegar que não existe 

nenhuma relação entre elas. A arte nunca foi totalmente 

impermeável à influência social e nem deixou de influenciar 

a sociedade60. Da mesma forma, toda a sociedade sempre 

buscou ter sua forma de arte e influenciar nela 

(VÁZQUEZ, 2011). E imbricado nessa relação da arte com 

a sociedade encontra-se o artista, que busca satisfazer sua 

necessidade espiritual de criar numa sociedade que, ou o 

reprime, ou o promove61. 

                                            
59 VÁZQUEZ, 2011, p. 107 
60 Bastide defende que a arte , ao interagir com a sociedade acaba por 
transformá-la numa sociedade na qual o homem consegue acessar áreas 
que antes não conseguia: “a arte parece exercer sua influência sobre 
todas as funções sociais e em primeiro lugar sobre a religião. (...) cada 
vez que a sociedade se encontra em presença de sentimentos que pela 
sua própria intensidade são perigosos para a vida social, reage 
espontaneamente, aí inscrevendo uma ordem: o êxtase, o abraço, a 
matança, tudo se transforma em dança e música. Exatamente como o 
indivíduo que, acabrunhado por um sofrimento insuportável, senta-se 
ao piano e começa a tocar; então suas vísceras, seu coração, seus 
músculos, disciplinam com o ritmo mágico o caos e a desordem, e o 
desespero muda-se docemente em melodia” (BASTIDE, 1971, p. 189). 
Mais adiante, o mesmo autor sintetiza a influência da arte sobre a 
sociedade nas seguintes palavras: “a arte age efetivamente sobre a 
sociedade e a modela, mas inversamente a obra de arte nos possibilita 
atingir o social, tanto como a economia, a religião ou a política. Ela nos 
dá acesso a setores que o sociólogo interessado pelas instituições não 
consegue atingir: as metamorfoses da sensibilidade coletiva, os sonhos 
do imaginário histórico, as variações dos sistemas de classificação, 
enfim, às visões do mundo dos diversos grupos sociais que constituem 
a sociedade global e suas hierarquias.” (BASTIDE, 1971, p. 200) 
61 Sobre as relações entre a arte a sociedade, vale citar uma breve 
passagem de Vázquez: “Se as relações sociais entre arte e sociedade 



 91 Ricardo Luis Reiter 

Vázquez afirma que, apesar da relação entre a arte e 

a sociedade sempre ter existido, elas são relações históricas 

e, portanto, problemáticas. Essas relações históricas 

modificaram diversas vezes a relação do artista para com a 

sociedade, bem como da sociedade para com o artista. Isso 

é fruto do processo histórico em que tanto o homem como 

a própria sociedade se modificam, adotando novos valores, 

ideais e tradições. “O que, em mais de uma ocasião, foi dito 

do homem - ou seja, que não tem natureza, mas história - 

pode ser dito com maior razão da arte e da sociedade”62. 

Por esse motivo, as relações do artista com a sociedade 

variam historicamente. O artista, em alguns momentos, 

encontra harmonia e concordância por parte da sociedade, 

em outros ele precisa fugir, evadir-se. Em outros ainda, sua 

obra pode ser protesto e rebelião em relação à sociedade 

em que vive. Já a sociedade - e o Estado - podem assumir, 

em certos períodos, uma posição favorável, de proteção, à 

criação artística. Em outros momentos, podem ser hostis, e 

ter uma postura de limitação e intolerância em relação a 

liberdade de criação do artista (VÁZQUEZ, 2011). 

Vázquez afirma que o caráter problemático da 

relação da arte com a sociedade é fruto da própria natureza 

                                                                                    
interessam igualmente ao artista e à sociedade, isto ocorre porque a 
atividade artística é uma atividade essencial, mas óbvio que o é para o 
artista, o qual explicita em sua criação as forças essenciais de seu ser, ao 
mesmo tempo em que, objetivando sua riqueza humana, estabelece um 
novo e originário meio de comunicação com os demais. Também o é 
para aqueles que, sem serem criadores, sentem igualmente como uma 
necessidade humana vital a absorção dessa experiência humana que o 
artista soube objetivar. E o é ainda para as instituições da sociedade que 
expressam os interesses e as aspirações de determinados grupos sociais 
e que percebem claramente a função social - a carga emotiva e 
ideológica da arte.” (VÁZQUEZ, 2011, p. 108) 
62 VÁZQUEZ, 2011, p. 108 



92  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

da obra de arte. Segundo ele, toda obra de arte busca ser 

universal, rompendo com as particularidades histórico-

sociais dos homens. Ela, a arte, tende a criar um mundo 

humanizado onde todas as pessoas sintam-se acolhidas. O 

problema, contudo, está no fato de a arte ser universal em 

seus resultados e particular em sua origem63.  

Contudo, foi a característica de ser, ao mesmo 

tempo, particular e universal, que permitiu à arte sobreviver 

durante tanto tempo. O fato de a arte partir de uma origem 

particular concreta permite que ela eleve-se à verdadeira 

universalidade. A finalidade última da arte é enriquecer e 

ampliar o território humano. “O homem amplia ou 

enriquece seu mundo criando um objeto que satisfaz sua 

necessidade especificamente humana de expressão e 

comunicação”64 É preciso compreender que a arte não é 

imitação de uma realidade existente e sim a criação de uma 

nova realidade humana ou humanizada. O valor estético é 

resultado da criação do artista à medida que ele, o artista, 

                                            
63 Nas palavras de Vázquez, pode-se dizer que: “O caráter problemático 
das relações entre arte e sociedade deriva da própria natureza 
problemática da arte. Toda grande obra de arte tende à universalidade, 
a criar um mundo humano ou humanizado que supere a particularidade 
histórica, social, ou de classe. Integra-se, assim, num universo artístico 
em que se instalam as obras de épocas mais distantes dos países mais 
diversos, das culturas mais dessemelhantes das sociedades mais 
opostas. Toda grande obra de arte, por isso, é uma afirmação do 
universal humano. Mas, a essa universalidade chega-se a partir do 
particular: o artista é o homem de sua época, de sua sociedade, de uma 
cultura ou de uma classe dadas. Toda grande arte é particular em suas 
origens, mas universal em seus resultados. Através da arte, o homem 
como ser particular, histórico, se universaliza, mas não no plano de 
uma universalidade abstrata, impessoal e desumanizada,; ao contrário, 
graças à arte, o homem enriquece seu universo humano, salva e faz 
perdurar o que tem de ser concreto e resiste a toda desumanização.” 
(VÁZQUEZ, 2011, p. 108-109) 
64 VÁZQUEZ, op. cit., p. 109 



 93 Ricardo Luis Reiter 

consegue imprimir na sua criação um determinado 

conteúdo ideológico e emocional humano, proporcionando 

ao homem uma ampliação de sua própria realidade 

(VÁZQUEZ, 2011). 

Mas esse valor supremo da obra de arte não é o 

único que busca levar o homem a conhecer-se. Religião, 

política, moral, etc. também guiam o homem ao seu 

conhecimento. Nas sociedades em geral, esses valores nem 

sempre estiveram no mesmo patamar. Ao contrário, 

geralmente uma dessas áreas acabava prevalecendo sobre as 

demais. Essa disputa ocorre quando uma classe social 

impõe seu interesse particular sobre o interesse universal da 

sociedade. Nesse quadro, a arte acaba tornando-se 

instrumento de propagação ideológica. Sobre esse aspecto, 

Vázquez escreve que: 

 

Assim sucedeu na sociedade grega antiga, onde a arte - 

particularmente a tragédia - estava a serviço da pólis e 

era uma arte política por excelência (Platão expressou 

claramente esta exigência da sociedade diante da arte, ao 

afastar do Estado ideal os poetas e, em geral, os artistas 

imitativos que não contribuíam para a formação política 

cidadã). Na sociedade medieval, a arte estava a serviço 

da religião, e o artista, de acordo com a ideologia 

dominante, via os homens e as coisas como reflexo de 

uma realidade suprassensível e super-humana, 

transcendente. Mas, nessas sociedades, as relações entre 

o artista e a sociedade eram por assim dizer, 

transparentes. Exaltando o valor particular dominante, o 

artista se reconhecia e afirmava a si mesmo como 

membro dessa comunidade. A sociedade, por sua vez, se 

reconhecia naquela arte que expressava seus próprios 

valores. (VÁZQUEZ, 2011, p. 110) 



94  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

 

Entretanto, esse quadro começou a mudar com a 

passagem do feudalismo para o capitalismo65. Surgiu uma 

nova classe social que vinculou seu poder à produção 

material. A partir disso, a produção material passou a ser 

visto como “expressão do domínio do homem sobre a 

natureza”66. Entretanto, a produção não dominou apenas a 

natureza. O próprio homem acabou sendo escravizado pelo 

processo de produção. Diferente do que acontecia na 

Grécia antiga, onde a produção estava a serviço da 

produção, a partir do Renascimento, o homem está a 

serviço da produção. A partir do momento que o homem 

torna-se meio de produção, vendendo sua força de 

                                            
65 Ernest Fischer apresenta uma analogia interessante do artista diante 
do capitalista, sendo este último semelhante ao rei Midas. O artista 
passa a viver um mundo onde sua produção torna-se mera mercadoria, 
perdendo todo valor humano: “o artista na época do Capitalismo 
encontrou-se numa situação muito peculiar. O rei Midas transformava 
tudo o que tocava em ouro: o Capitalismo transformou tudo em 
mercadoria. Com um incremento até então inimaginável na produção e 
na produtividade, estendendo dinamicamente a nova ordem a todas as 
partes do globo e a todas as áreas da experiência humana, o capitalismo 
dissolveu o velho mundo num turbilhão de moléculas, destruiu todas as 
relações diretas entre o produtor e o mercado anônimo onde deveriam 
ser vendidos ou comprados. Antes, o artesão trabalhava para atender à 
encomenda de um determinado cliente particular. O produtor de 
mercadorias, a tudo estendendo a crescente divisão do trabalho, a 
dilaceração do trabalho, o anonimato de certas forças econômicas, 
destruiu as relações humanas diretas e levou o homem a uma crescente 
alienação da realidade social e de si mesmo. Em tal mundo, a arte 
também se tornou uma mercadoria e o artista foi transformado em um 
produtor de mercadorias. O patrocinador individual foi invalidado por 
um mercado livre no qual a avaliação das obras de arte se tornava 
difícil, precária, e onde tudo dependia de um cpnglomerado anônimo 
de consumidores chamado ‘público’. A obra de arte foi sendo cada vez 
mais subordinada às leis da competição.” (FISCHER, 1976, p. 59). 
66 VÁZQUEZ, 2011, p. 110 



 95 Ricardo Luis Reiter 

trabalho, a produção volta-se contra ele. Nesse processo, 

tudo se torna mercadoria, inclusive a arte. À medida que a 

lei de produção vai conquistando todos os processos 

sociais, ela acaba por criar um movimento de coisificação 

da existência humana. O homem perde seu caráter 

concreto e criador para ganhar uma dimensão abstrata. E a 

arte, que é a expressão máxima da manifestação do 

humano, acaba por entrar em contradição com a nova 

sociedade alienada. A arte acaba por tornar-se assim um 

insubornável reduto do humano. 

Pela primeira vez, a sociedade e a arte entram em 

contradição radical. A sociedade alienada deseja subjugar a 

arte, fonte da manifestação do humano. Em outras 

palavras, a sociedade busca subjugar ao artista que resiste a 

deixar-se coisificar. O artista sabe que precisa resistir ao 

movimento da sociedade e continuar a expressar o humano 

pela sua arte67 (VÁZQUEZ, 2011). 

                                            
67 O processo de amadurecimento da produção artística pode ser 
ilustrado com uma bela passagem dos Grundrisse, onde Marx faz uma 
reflexão sobre o contexto social e a arte que ali floresce: “Na arte é 
sabido que determinadas épocas de florescimento não guardam 
nenhuma relação com o desenvolvimento geral da sociedade, nem, 
portanto, com o da base material, que é, por assim dizer, a ossatura de 
sua organização. Por exemplo, os gregos comparados com os 
modernos, ou mesmo Shakespeare. Para certas formas de arte, a 
epopeia, por exemplo, é até mesmo reconhecido que não podem ser 
produzidas em sua forma clássica, que fez época, tão logo entra em 
cena a produção artística enquanto tal; que, portanto, no domínio da 
própria arte, certas formas significativas da arte só são possíveis em um 
estágio pouco desenvolvido do desenvolvimento artístico. Se esse é o 
caso na relação dos diferentes gêneros artísticos no domínio da arte, 
não surpreende que seja também o caso na relação do domínio da arte 
como um todo com o desenvolvimento geral da sociedade. A 
dificuldade consiste simplesmente na compreensão geral dessas 
contradições. Tão logo são especificadas, são explicadas. 
Consideremos, por exemplo, a relação da arte grega (...) com a 



96  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

Já a arte moderna manifesta uma tentativa do artista 

de fugir da coisificação da existência. Essa tentativa é 

semelhante à tentativa do proletário de resistir contra sua 

alienação. Ele, o artista, continua a criar e através da sua 

criação busca manter viva a humanidade do homem nas 

coisas, impedindo que esse homem se coisifique cada vez 

mais (VÁZQUEZ, 2011). Diante desse quadro, a arte 

torna-se “um dos caminhos mais valiosos para conquistar, 

testemunhar e prolongar a verdadeira riqueza humana. 

Jamais a arte foi mais necessária, porque jamais o homem 

se viu tão ameaçado pela desumanização”68. 

Nas últimas décadas, alguns autores, principalmente 

Ortega y Gasset, têm pregado que a arte vem se 

                                                                                    
atualidade. Sabe-se que a mitologia grega foi não apenas o arsenal da 
arte grega, mas seu solo. A concepção da natureza e das relações 
sociais, que é a base da imaginação grega e, por isso, da mitologia grega, 
é possível com ‘máquinas de fiar automáticas’, ferrovias, locomotivas e 
telégrafos elétricos? (...) A arte grega pressupõe a mitologia grega, i. e., a 
natureza e as próprias formas sociais já elaboradas pela imaginação 
popular de maneira inconscientemente artística. Esse é seu material. 
Não uma mitologia qualquer, i. e., não qualquer elaboração 
artisticamente inconsistente da natureza (incluindo aqui tudo o que é 
objetivo, também a sociedade). A mitologia egípcia jamais poderia ser o 
solo ou o seio materno da arte grega. Mas, de todo modo, pressupõe 
uma mitologia. Por conseguinte, de modo algum um desenvolvimento 
social que exclua toda relação mitológica com a natureza, toda relação 
mitologizante com ela; que, por isso, exige do artista uma imaginação 
independente da mitologia. De outro lado; é possível Aquiles com 
pólvora e chumbo? Ou mesmo a Ilíada com  a imprensa ou, mais ainda, 
com a máquina de imprimir? Com a alavanca da prensa, não 
desaparecem necessariamente a canção, as lendas e a musa, não 
desaparecem, portanto, as condições necessárias da poesia épica? Mas a 
dificuldade não está em compreender que a arte e o epos gregos estão 
ligados a certas formas de desenvolvimento social. A dificuldade é que 
ainda nos proporcionam prazer artístico e, em certo sentido, valem 
como norma e modelo inalcançável. (MARX, 2011, p.62-63) 
68 VÁZQUEZ, 2011, p. 111 



 97 Ricardo Luis Reiter 

desumanizando. Entretanto, não é apenas a arte que torna-

se desumana; o próprio homem está num processo de 

constante desumanização, fruto da sociedade capitalista que 

busca transformar o homem em mero objeto. A 

desumanização da arte é, na verdade uma resposta a 

própria desumanização do homem. O artista moderno 

assumiu para si a tarefa de salvar o concreto do homem. 

“O artista moderno lançou sobre si uma carga que 

ultrapassava suas forças, pois a reconquista do concreto 

humano, a afirmação do homem num mundo alienado, não 

podia ser uma tarefa exclusiva da arte”69.  

Segundo Vázquez, o preço que a arte teve de pagar 

para resgatar a humanidade do homem foi sua 

comunicação com as demais pessoas70. O artista precisaria 

combater esse sistema que desumaniza o homem. O 

próprio papel do artista estava em jogo aqui. Somente 

combatendo a alienação do homem é que o artista 

conseguiu firmar-se como artista e como homem. “Mas se 

afirmou pondo em perigo aspectos vitais da própria arte, 

ampliando distâncias, cortando laços e pontes, ou seja, 

estreitando, até quase destruir, o que lhe pertencia por 

essência: sua capacidade de comunicação”71. O desafio da 

                                            
69 Ibid., p. 112 
70 Esta proposição encontra sua crítica na ideia adorniana da obra de 
arte como mônada sem janelas: “Mônada é, em sentido estrito, que o 
todo se apresente com suas contradições, sem, no entanto, com isso, 
deixar de estar consciente da totalidade” (tradução livre). [Monade ist es 
in dem strengen Sinn, daß es das Ganze mit seinen Widersprüchen vorstellt, ohne 
doch je dabei des Ganzen bewußt zu sein.][Band 8: Soziologische Schriften I: 
Zum Verhältnis von Soziologie und Psychologie. Digitale Bibliothek 
Band 97: Theodor W. Adorno: Gesammelte Schriften, S. 4822 (vgl. GS 
8, S. 55)] 
71 VÁZQUEZ, op.. cit., p. 112 



98  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

arte hoje é conseguir reatar a comunicação com o povo72. 

Mas isso deve ser através de uma elevação da qualidade das 

obras de arte e da sensibilidade artística do público73 

                                            
72 A Escola de Frankfurt, pelo contrário, vai insistir no caráter associal 
da arte, já que qualquer finalidade lhe roubaria o fundamento kantiano 
expresso pela lei moral fundamental de ser, assim como a humanidade, 
sempre fim, e nunca meio: “A possibilidade da música mesmo tornou-
se incerta. Não que ela seja decadente, individualista ou associal, como 
os reacionários criticam, e que isso se-lhe configure uma ameaça: ela é, 
isso sim, pouco disso tudo” (tradução livre). [Die Möglichkeit von Musik 
selber ist ungewiß geworden. Nicht, daß sie dekadent, individualistisch und asozial 
wäre, wie die Reaktion ihr vorwirft, gefährdet sie. Sie ist es nur zu wenig].[Band 
12: Philosophie der neuen Musik: Schönberg und der Fortschritt. 
Digitale Bibliothek Band 97: Theodor W. Adorno: Gesammelte 
Schriften, S. 10142 (vgl. GS 12, S. 108)] 
73 Hauser, ao contrário da Escola de Frankfurt, escreve que a arte é 
comunicação e que o próprio artista tem sua própria linguagem 
artística: “Não podemos conceber como é que um artista poderia 
representar a realidade na ausência de quaisquer tentativas anteriores 
para a representar; só podemos dizer que toda a representação artística 
nossa conhecida deve ter-se baseado em esforços anteriores, porque 
todas elas usam um certo número de meios de expressão que 
considerados em si próprios, não poderiam ter sido compreensíveis 
para ninguém. Se descobríssemos a primeira tentativa do homem para 
uma obra de arte, não a reconheceríamos como tal; considerá-la-íamos 
como algo de diferente daquilo que pretendeu ser. Pois a arte nem é a 
fala primordial da humanidade, anterior a todos os outros modos de 
expressão, nem ao menos uma linguagem mundial, inteligível em todas 
as épocas por todos. Mas é certamente uma ‘linguagem’, 
necessariamente falada e compreendida por muitas pessoas diferentes. 
Se a arte estivesse livre de todas as pré-condições, se contasse apenas 
com alguns meios de expressão ad hoc, diferente de caso para caso, seria 
inútil como um veículo de comunicação e de compreensão mútua. (...) 
Mesmo a arte mais espontânea e verdadeira não utiliza um sinal especial 
para cada impressão ou ideia, mas usa uma espécie de dicionário, no 
qual existe muitas vezes apenas uma única expressão para vários 
conceitos diferentes. Cada período, cada geração – de certa maneira, 
cada artista – tem o seu dicionário próprio e emprega os seus próprios 
meios de representação sempre que, por exemplo, uma arvore, uma 
montanha, uma mão ou uma orelha tiver de ser representada.  (...)” 
(HAUSER, 1988, p. 320) 



 99 Ricardo Luis Reiter 

(VÁZQUEZ, 2011). 

 

No entanto, o público não pode ir ao encontro da 

verdadeira arte enquanto não se libertar igualmente da 

pseudoarte própria de um mundo humano alienado. 

Ora, dado que essa arte falsa e barata vive, sobretudo, 

graças aos poderosos meios técnicos e econômicos que 

asseguram sua difusão, e esses meios se acham nas mãos 

das forças sociais interessadas em manter este mundo 

abstrato, coisificado, a libertação do público não é uma 

tarefa que caiba exclusivamente aos artistas ou aos 

educadores estéticos, mas que é inseparável da 

emancipação econômica e social da inteira sociedade. 

(VÁZQUEZ, 2011, p. 113) 

 

A nova forma de comunicação que deve ser 

buscada pelo artista só poderá acontecer quando o próprio 

artista deixar de ver a sociedade como meio puramente 

hostil para a arte. O problema da comunicabilidade artística 

está muito próximo do problema da comunicação humana 

como um todo. A arte une-se às demais frentes de combate 

à sociedade alienada, buscando com elas resgatar o ser 

humano em sua integridade (VÁZQUEZ, 2011). No 

momento em que o homem estiver liberto da sociedade 

alienada, ele poderá acessar a arte, ou melhor, a verdadeira 

arte, aquela que busca promover a humanidade no homem. 

 

4.1.1 A atividade artística e o trabalho assalariado 

 

Em seus estudos, Marx acabou por revelar o caráter 

ambíguo do trabalho. O trabalho é uma forma de o homem 

afirmar-se no mundo como tal, mas, ao mesmo tempo, 

principalmente na sociedade capitalista, acaba por roubar 



100  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

ao homem sua humanidade74.  

Assim, apesar do trabalho ser meio para que o 

homem firme-se no mundo, ele, o trabalho, também é uma 

forma de negação do humano no homem. O trabalho 

alienado, como apresentado anteriormente, é a negação da 

afirmação do homem no mundo. Tanto o trabalho como a 

produção artística são, para Marx, formas de afirmação do 

homem no mundo. 

O trabalho, contudo, incorporou uma lógica 

capitalista. Em outras palavras, ele já não é mais 

instrumento para a afirmação do homem no mundo, e sim 

instrumento para a manutenção da vida humana no mundo. 

O trabalho não se preocupa mais em afirmar o homem no 

mundo, e sim em reduzir as relações do homem com o 

mundo a uma relação de estranhamento. 

O resultado do trabalho alienado é um operário que 

se torna alheio a tudo. Esse operário sofre um 

empobrecimento humano e espiritual cada vez maior, pois 

não consegue mais reconhecer-se no processo de 

produção, no seu trabalho, no material que ele utiliza e nem 

no produto final. “O trabalho assalariado mergulha assim o 

                                            
74 Sobre a importância do trabalho, Vázquez escreve que através do 
trabalho: “o homem se elevou, desprendeu-se de seu ser meramente 
natural, para se converter num natural humano; graças a ele, 
humanizou-se e elevou-se acima de si.através do trabalho, como 
atividade consciente e livre, o homem afirmou-se, por sua vez, com sua 
consciência e liberdade. O trabalho como atividade consciente é 
fundamento da elevação da consciência humana, bem como 
fundamento da liberdade do homem. (...) Nas condições particulares da 
sociedade dividida em classes, o trabalho perde seu caráter originário 
como atividade consciente, livre e criadora, para se converter numa 
atividade alheia, forçada e mercenária, mercê da qual o homem se 
degrada e se arruína física e espiritualmente. É este o trabalho alienado, 
que alcança sua mais completa expressão nas condições peculiares da 
produção capitalista (...).” (VÁZQUEZ, 2011, p. 189) 



 101 Ricardo Luis Reiter 

homem na pobreza humana mais absoluta; o vivo, o 

criador, o concreto, desaparecem nele para se tornarem 

uma abstração do realmente vivo e real”75. Vázquez escreve 

que o trabalho assalariado é “uma atividade na qual o 

morto domina o vivo, o abstrato domina o concreto e 

determinado”76.  

Dentro da sociedade capitalista, e, portanto, dentro 

do modelo de produção capitalista, o trabalhador apenas 

tem valor econômico a partir do momento em que ele, o 

trabalhador, passa a ser “portador de trabalho enquanto 

tal”77. Assim, o trabalhador passa a criar uma relação de 

abstrata com o capitalista e com o próprio trabalho. 

Diferente do trabalho realizado nas oficinas pelo mestre 

artesão com os membros do grêmio, no capitalismo o 

trabalho perde seu caráter artístico. “A relação de 

estranhamento e oposição do capitalista e do operário, bem 

como entre este e seus produtos, traduz-se assim na 

separação e oposição entre a arte e o trabalho, na medida 

em que este não mais se revela num princípio criador, 

artístico”78. 

Nos Gründrisse, Marx caracteriza o trabalho 

assalariado a partir da perda de seu caráter artístico. 

Segundo ele, 

 

Esta relação econômica - o caráter assumido pelo 

capitalista e pelo operário como extremos de uma 

relação de produção - desenvolve-se, por conseguinte, 

de um modo tão mais puro e adequado quanto mais o 

                                            
75 VÁZQUEZ, 2011, p. 191 
76 VÁZQUEZ, loc. cit. 
77 VÁZQUEZ, loc. cit. 
78 VÁZQUEZ, 2011, p. 192 



102  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

trabalho for perdendo seu caráter de arte; ou seja, na 

medida em que sua destreza particular se converter em 

algo cada vez mais abstrato e indiferente, numa atitude 

cada vez mais puramente abstrata, meramente mecânica 

e, portanto, indiferente à sua forma específica: numa 

atividade puramente material ou indiferente a forma. 

(MARX, 2011, p. 79) 

 

Ao relacionar-se a caracterização feita por Marx 

citada acima com a significação criadora, humana, 

espiritual, apresentada anteriormente79 e que pode ser 

encontrada nos Manuscritos Econômico-Filosóficos, torna-

se claro, para Vázquez, “o sentido em que agora se fala do 

caráter artístico do trabalho”80. O trabalhador, quando 

transforma a matéria, busca primeiramente criar um objeto 

prático para suprir uma necessidade humana determinada. 

Ou seja, em primeiro lugar, o homem cria objetos que 

cumpram funções utilitárias. Essa função seria necessária 

para a própria manutenção da vida humana. À medida que 

cria livremente, entretanto, o trabalhador “não pode deixar 

de objetivar suas forças essenciais humanas, de verter nos 

objetos que cria uma significação humana que nele se 

objetiva e materializa”81. Em outras palavras, ao produzir 

livremente, o trabalhador cria objetos com interesse 

utilitarista. Ele produz para satisfazer suas necessidades 

imediatas. Mas é justamente por poder criar livremente que 

                                            
79 Ver capítulo 2 do presente trabalho, principalmente o subtítulo 2.3 O 
conceito de Espiritualidade em Marx. Pode-se consultar também o 
capítulo 3 do presente trabalho: O aspecto estético da alienação. O 
subtítulo 3.4 Arte e Alienação ajudam também a esclarecer a relação 
entre produção artística e significação humana, criadora e espiritual. 
80 VÁZQUEZ, op. cit. 
81 VÁZQUEZ, loc. cit. 



 103 Ricardo Luis Reiter 

o trabalhador acrescenta ao fruto de seu trabalho aspectos 

que visam afirmar o próprio trabalhador no mundo. Assim, 

o homem cria objetos com uma utilidade específica e 

imediata, mas que também satisfaz sua necessidade 

espiritual de firmar-se no mundo. 

Em Marx encontra-se uma irmandade originária, 

como já fora apontado por Ficher82“, entre a arte e o 

trabalho. Essa relação, entretanto, acaba por tornar-se uma 

relação de oposição dentro do sistema capitalista de 

produção. É justamente o trabalho assalariado que se opõe 

a arte a partir do momento em que a produção capitalista 

despoja o trabalho de seu caráter artístico, ou seja, ao dar 

ao trabalho as características burguesas ou capitalistas. 

Ao contrário do que Kant e Adam Smith 

supunham, a arte também é corrompida pelo modo de 

produção capitalista. Na concepção dos filósofos citados 

acima, não seria porque o trabalho perde seu aspecto 

artístico que se poderia deduzir que também a arte o faça. 

Ao contrário, a arte deveria ser o reduto da criação e da 

liberdade. Porém, nem Kant nem Smith esperavam que a 

arte também viesse a adquirir o caráter de mercadoria. 

Diante desse quadro, a arte já não opõe-se mais apenas ao 

trabalho alienado; ela também passou a opor-se a si mesma 

à medida em que ela perde seu caráter artístico para tornar-

se mercadoria83. Assim, a arte passou a negar a sua própria 

                                            
82 Ver nota 23. 
83 Vázquez faz uma breve colocação sobre a comparação do trabalho 
artístico com o trabalho assalariado, dentro da sociedade capitalista: 
“Quando o trabalho artístico se assemelha ao trabalho assalariado, 
quando a criação artística se converte em produção para o mercado 
(produção “produtiva”, produção pela produção ou produção de mais 
valia) e quando se valoriza a obra de arte não por seu valor específico, 
mas por seu valor de troca, econômico, isto é, quando se aplica à 



104  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

essência criadora (VÁZQUEZ, 2011). 

A produção artística, quando sob as leis do 

mercado, perde sua finalidade por não poder mais satisfazer 

a necessidade espiritual de afirmar o homem no mundo. A 

partir do momento em que a arte perde seu caráter 

essencial, ela também perde sua utilidade para o homem. 

Ela torna-se fútil, desnecessária, mero objeto de consumo 

material. “O artista não pode ser indiferente à 

determinabilidade de sua atividade, nem sua capacidade 

criadora pode se converter em algo abstrato, puramente 

mecânico e, portanto, indiferente à sua forma individual 

específica”84. A redução da produção artística a mera 

produção material tira do artista sua riqueza humana. O 

artista já não consegue mais satisfazer sua necessidade, e a 

necessidade do público, de afirma-se no mundo, de 

satisfazer a necessidade espiritual de criação. Ao contrário, 

o artista limita-se a produzir meramente para sua própria 

subsistência, negando seu papel de resgatar o homem da 

coisificação. 

  

                                                                                    
produção artística as leis da produção material capitalista, quando tudo 
isso ocorre, a arte é negada ou limitada, em sua estrutura interna 
própria, como manifestação da capacidade de criação do homem. 
Nesse sentido, na medida em que a produção capitalista estende sua 
ação à esfera da arte, negando nessa esfera o princípio criador (artístico) 
que já negara no próprio trabalho, Marx afirma que ela é hostil à arte. 
Tal hostilidade revela que, sob o capitalismo, a lei fundamental da 
produção não apenas leva a uma separação entre arte e trabalho, mas 
também tende a identificar arte e trabalho sob a forma econômica de 
trabalho alienado.” (VÁZQUEZ, 2011, p. 194) 
84VÁZQUEZ, 2011, p. 194 



 105 Ricardo Luis Reiter 

 

4.2 A PRODUÇÃO NO CAPITALISMO E A 

LIBERDADE DE CRIAÇÃO 

 

A crítica de Marx à liberdade de criação do artista 

está mais voltada para a liberdade do escritor. Eagleton 

afirma que “mesmo quem só minimamente conhece a 

crítica marxista sabe que ela chama o escritor a empenhar 

sua arte na causa do proletariado”85. A crítica de Marx à 

alienação da arte ganha corpo dentro da crítica feita aos 

escritores, principalmente em sua obra Liberdade de 

Imprensa.  

A liberdade de criação, em Marx, não é uma 

liberdade discutida em termos ontológicos, idealistas. É 

antes de qualquer coisa uma discussão sobre a liberdade 

concreta, do sujeito histórico social. Trata-se da liberdade 

do artista “que faz parte de um mundo humano 

determinado e, portanto, acha-se condicionado histórica, 

social, cultural e ideologicamente”86. O artista é um ser livre 

que carrega uma bagagem histórica social87.  

                                            
85 EAGLETON, 1976, p. 53 
86 VÁZQUEZ, 2011, p. 195 
87 Sobre a liberdade do artista, Vázquez escreve que: “Vázquez escreve 
que: “A liberdade de criação do artista se firma, portanto, em relação 
indissolúvel com certa necessidade, que ganha diversas formas 
(condicionamento social, espiritual, ideológico, tipo e nível de relação 
com a realidade, grau de conhecimento e domínio material e dos meios 
ou instrumentos de expressão, tradições nacionais e artísticas etc.). A 
liberdade não consiste, portanto, em ignorar ou voltar as costas para 
este diversificado condicionamento, mas num modo peculiar de 
relacionar-se com ele, relação na qual o artista só se afirma na medida 
em que supera esse condicionamento (conquista do universal humano a 
partir do condicionamento histórico, social, de classe ou nacional; 
domínio do material, transfiguração da realidade de que parte etc.). A 
liberdade de criação, nesse sentido, não é algo dado; mas uma conquista 



106  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

Entretanto, nem sempre é possível essa relação 

entre necessidade e liberdade. Toda vez que a necessidade 

destrói a relação sujeito-objeto, indiferente do motivo para 

isso, a liberdade acaba por naufragar. É justamente a 

relação sujeito-objeto que permite uma produção livre e 

criadora (VÁZQUEZ, 2011). Sem essa relação, a liberdade 

perde seu campo de atuação e torna-se inalcançável. Isso é 

o que ocorre, por exemplo, no modo de produção alienado 

do sistema capitalista. Já não existe mais uma relação de 

sujeito-objeto. O que existe é uma relação alienada. O 

trabalhador possui uma relação de estranhamento com o 

objeto porque ele também já se tornou mero objeto. Então, 

diante desse quadro não pode haver liberdade de criação 

porque não existe uma relação para dar suporte à liberdade. 

A criação artística é a criação de um objeto 

humanizado a partir de uma matéria dada. Nela, o homem 

reconhece a si mesmo e pode também ser reconhecido 

pelos demais. Existe um aspecto humano no fruto do 

trabalho. É justamente esse aspecto humano que está 

ausente na produção alienada. O trabalhador, ao contrário 

do artista, não se afirma em seu objeto, pois não é livre 

para dar ao objeto propriedades humanas. “O sujeito cria, 

por conseguinte, a fim de satisfazer uma necessidade de 

objetivação e comunicação, que só é satisfeita pondo-se em 

jogo sua atividade criadora que culmina na existência de um 

objeto para si e para os demais”88. Quando o artista passa a 

                                                                                    
do artista sobre a própria necessidade. Disto decorre: a) que essa 
necessidade não contradiz, por princípio, a liberdade de criação; b) que 
essa liberdade de criação só adquire um conteúdo concreto quando o 
artista consegue se afirmar sobre a necessidade. Toda grande obra de 
arte é, nesse sentido, uma manifestação concreta, real, da liberdade de 
criação do homem.” (VÁZQUEZ, 2011, p. 195-196) 
88 VÁZQUEZ, 2011, p. 196 



 107 Ricardo Luis Reiter 

criar para sua própria subsistência, portanto para o 

mercado, ele já não cria mais para afirmar-se no mundo, 

nem para satisfazer sua necessidade espiritual de tornar o 

mundo seu. Ele passa a produzir apenas para o outro. 

Entretanto, a relação com esse outro é semelhante aquela 

entre o trabalhador e o operário (Vázquez, 2011). O artista 

não resgata o humano do outro. Ele passa a depender da 

boa vontade do outro. Assim, ele já não cria para satisfazer 

sua necessidade primordial e sim para agradar o outro. O 

artista sabe que precisa vender sua arte e que, para isso, sua 

arte precisa agradar o outro. O que passa a interessar ao 

artista é apenas a opinião do outro e não a sua própria 

afirmação no mundo. Em suma, a arte deixa de ser 

instrumento para a afirmação do artista no mundo para 

tornar-se instrumento de sobrevivência do artista no 

mundo. “A liberdade de criação é uma condição necessária 

para que o artista possa explicitar sua personalidade, mas, 

por sua vez, é incompatível com a ampliação das leis da 

produção material capitalista à criação artística”89. Marx 

reconhece essa incompatibilidade entre liberdade de criação 

e criação para o mercado. Segundo Vázquez, Marx já 

abordava esse assunto em maio de 1842 em seus artigos em 

A Gazeta Renana90 . Marx critica muito o fato de a 

imprensa ser visto como uma indústria. “A primeira 

liberdade da imprensa consiste em que ela não seja um 

ofício”91. O autor deve ser um homem livre para poder 

satisfazer sua necessidade espiritual. Ou seja, sua produção 

                                            
89 Ibid.. 197 
90 Alguns desses artigos foram reunidos em um livro que recebeu o 
título de Liberdade de Imprensa, publicado pela editora L&PM Pocket. 
91 MARX, Karl. O manifesto comunista. 1.ed.. São Paulo: PAZ E 
TERRA, 1998, p. 77 



108  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

deve ser vista como finalidade, finalidade de satisfazer sua 

necessidade e não como meio para satisfazer as 

necessidades alienadas do outro. Segundo Marx, “o 

escritor, certamente, deve ganhar sua vida a fim de existir e 

de poder escrever, mas não deve de nenhuma maneira 

existir e escrever a fim de ganhar a vida”92. Ele, Marx, 

reconhece que o artista é ser dependente do sistema de 

produção. A final de contas, o artista precisa de capital para 

viver. A produção artística, entretanto, do artista não deve 

ser comprometida com essa limitação. A produção artística, 

quando utilizada para a sobrevivência do artista acaba por 

tornar-se mercadoria. Com isso, ela cai no sistema 

capitalista e já não é mais obra de arte. Quando a arte 

converte-se em mercadoria, ela deixa de afirmar o homem 

no mundo e não é mais livre.  

 

O escritor não considera de nenhuma maneira seus 

trabalhos como meios. São fins em si mesmos; têm tão 

pouco de meios para ele que ele sacrifica sua existência 

pela existência deles quando é necessário, ou, em outras 

palavras, exatamente como o pregador de uma religião 

adota como princípio “Obedecer a Deus mais que ao 

homem”, embora ele mesmo esteja enquadrado entre o 

último, com suas necessidades e desejos humanos. Em 

contraposição, temos o casaco de um alfaiate a quem 

ordenamos um casaco parisiense e que nos traz uma 

toga romana, alegando que combina mais com as eternas 

leis da beleza. (MARX, 1998, p. 77) 

 

Nota-se que, para Marx, existe uma nítida diferença 

entre o artista e o trabalhador. Ao artista cabe a liberdade 

                                            
92 MARX, 1998, p. 77 



 109 Ricardo Luis Reiter 

de criar, manifestada na figura do escritor, enquanto que o 

trabalhador, no caso acima figurado como o alfaiate, cabe 

apenas o papel de satisfazer uma encomenda ou realizar um 

trabalho. A passagem acima também pode ilustrar a 

diferença entre dois artistas; um que cria livremente, no 

caso, o escritor, e outro que já foi corrompido pelo sistema 

e apenas obedece ordens. Fica nítido que ao alfaiate não 

cabe nenhuma liberdade de criação, uma vez que ele está ali 

para satisfazer a necessidade de outro. Já o escritor pode 

agir livremente, escrevendo aquilo que satisfaça as sua 

necessidade espiritual. 

Logo em seguida à passagem supracitada, Marx 

escreve que “o escritor que reduz [a imprensa] a um meio 

material merece como pena pela sua íntima falta de 

liberdade a mais profunda das censuras; ou talvez sua 

existência já seja uma pena”93. O artista que deixa alienar-se, 

ou seja, que faz da sua arte mera mercadoria, acaba por 

negar a sua essência. Ao invés de promover a afirmação do 

homem e, consequentemente, a sua afirmação, esse artista 

torna-se agente da coisificação do homem. Ele deixa de 

exercer seu papel como artista para reforçar o movimento 

de coisificação próprio do capitalismo. Pode ser que essa 

seja a pena que o artista acaba pagando em vida. 

Ao deixar-se corromper pelo sistema capitalista, o 

artista vê-se obrigado a abrir mão da sua liberdade de 

criação. Por outro lado, é preciso que ele continue criando 

para manter vivo seu aspecto humano. O artista que deixa 

de criar acaba tornando-se um objeto, uma coisa a mais 

dentro da sociedade. Ele acaba juntando-se à grande massa 

dos trabalhadores alienados. O artista deve, sobretudo, 

                                            
93 Ibid., p. 77-78 



110  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

continuar criando, por mais que isso o coloque em 

contradição à sociedade e à própria arte94. A engrenagem 

capitalista vê a criação artística como algo fútil e inútil. Por 

isso, busca envilecer e degradar tudo o que diz respeito à 

esfera estética do homem. Ao artista, cabe apenas não se 

calar para manter a humanidade presente.  

Ao resistir ao sistema capitalista, o artista torna-se 

um herói. Sua produção não agrada à sociedade porque ela 

vem satisfazer a necessidade que o artista tem de se 

expressar. Como foi visto no inicio deste trabalho, a arte é 

uma expressão de como o artista se vê dentro da sociedade. 

Logo, um artista que se vê oprimido numa sociedade que 

deseja fazer da arte mero objeto do trabalho alienado 

produzirá uma arte contrária a essa sociedade. Assim, o 

artista produz livremente, mas não encontra um público. 

Ele passa, então, a ser um rebelde artístico da sociedade. É 

excluído do círculo artístico de seu tempo. Apenas o tempo 

irá dar-lhe razão. Ele junta-se ao rol dos grandes artistas 

rebeldes95 que, pela sua rebeldia, pagaram o preço da 

“fome, miséria, o suicídio ou a loucura”96. 

Outro caminho, pelo qual alguns artistas optam 

para se esquivar à univocidade da lei do mercado, é entrar 

num processo de dupla produção. O artista passa a 

produzir para satisfazer suas necessidades e produz 

também para satisfazer as leis do mercado. Assim, o artista 

assume a vida do homem na sociedade capitalista. De fato, 

o homem dentro da sociedade capitalista também se 

desdobra em dois. Ele possui sua vida pública onde 

                                            
94 Ver notas 70 e 72 
95 Constam nessa lista nomes como Vicent Van Gogh, Virginia Woolf, 
Edvard Munch, Edgard Allan Poe, entre outros. 
96 VÁZQUEZ, 2011, p. 199 



 111 Ricardo Luis Reiter 

trabalha, geralmente não gostando do que faz, e, fora do 

meio de produção, esse mesmo homem assume sua vida 

pessoal, com anseios e desejos pessoais. Geralmente, o 

artista produz sua arte mais para lazer do que para sua 

subsistência. Para receber o seu sustento, o artista acaba 

submetendo-se às leis do marketing e da propaganda, no 

caso do pintor; as leis do teatro, cinema e televisão, no caso 

do ator; e assim por diante.  

A publicidade é a forma de trabalho artístico 

alienado dentro da sociedade capitalista. Nela, o artista não 

possui nenhuma liberdade de criação e expressão. Muito 

pelo contrário, o artista precisa submeter-se às leis e regras 

que a publicidade propõe, ou mesmo impõe. Não existe 

espaço para a manifestação do humano, nem para uma 

carga de conteúdo subjetivo. O objetivo da publicidade, 

como foi ressaltado por Vázquez, é ser clara e direta, 

buscando atingir um público específico. Nesse contexto, o 

artista torna-se um ser desvalorizado; um instrumento para 

que a lógica da produção possa estender ainda mais sua 

teia. Então, o artista, que deveria ser o mentor da 

manifestação do humano na sociedade, acaba por tornar-se 

o grande arauto da coisificação humana dentro da 

sociedade capitalista. Ele, o artista, passa a viver em 

constante negação de si mesmo. Por um lado, cria para 

expressar a humanidade do homem; por outro, cria para 

expressar a coisificação do homem97.  

                                            
97 Sobre a situação do artista que trabalha para a sociedade, Vázquez faz 
um pequeno comentário: “ 
Independente dos problemas de ordem moral e ideológica que o 
cultivo de uma tal arte [publicidade] coloca ao verdadeiro artista e à sua 
reputação, as exigências da realização artística nesse terreno, as quais só 
se satisfazem com a dissolução da personalidade criadora, isto é, com a 
despersonalização de seus esforços, acabam por frustrar as verdadeiras 



112  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

Quando o artista assume um trabalho remunerado 

onde sua produção artística é tratada como mercadoria, 

acaba ocorrendo que ele, o artista, coloca a maior parte de 

seu tempo de criação e de suas energias de criação a serviço 

da produção publicitária. Com isso, ele acaba por não ter 

tempo e nem energia para produzir de forma livre. O 

resultado disso é simples. Apesar de optar por produzir 

mercadorias para o mercado e produzir de forma livre, o 

artista sempre produzirá mais mercadorias, pois é ali que 

ele gasta mais energia e tempo. Com isso, sua produção 

livre fica sempre em segundo plano, correndo o risco de ser 

esquecida. 

Outra via possível é o artista criar livremente e 

ocupar-se de outra função para garantir sua sobrevivência. 

Ele continuaria tendo uma vida dupla, sendo pintor e 

diplomata, escritor e advogado, ator e juiz, por exemplo. 

Sua arte, entretanto, não seria a manifestação da vida do 

artista como um todo. Antes, seria um reduto onde a 

humanidade do artista teimosamente continua a existir, 

apesar do ambiente social desfavorável. Esse modo de vida 

                                                                                    
energias criadoras de um artista dotado. Este é o saldo negativo que, 
nos países capitalistas altamente desenvolvidos, a arte publicitária traz 
para o verdadeiro artista. E esta é a dolorosa situação enfrentada pelo 
artista que, para escapar na sociedade capitalista à transformação de 
suas obras em mercadorias, ou porque suas obras - graças às limitações 
do mercado, ou à sua repulsa por ele - não lhe asseguram sua existência 
material, desdobra sua atividade criadora e coloca parte dela, ou a 
maioria de seus esforços, a serviço da publicidade comercial e 
industrial. O artista arruína assim uma série de possibilidades criadoras, 
ao mesmo tempo em que contamina - com os procedimentos negativos 
seguidos na arte publicitária - a obra verdadeiramente artística que 
pretende realizar à margem da publicidade. Eis aqui uma das 
manifestações mais vivas e dramáticas, na sociedade capitalista de 
nossos dias, da hostilidade do capitalismo à arte.” (VÁZQUEZ, 2011, 
p. 199-200) 



 113 Ricardo Luis Reiter 

torna-se, para o artista, uma eterna luta consigo. Ele sempre 

buscará conseguir tempo para dedicar-se a criação artística, 

pois essa é sua atividade por natureza (VÁZQUEZ, 2011). 

Em suma, quatro são os caminhos do artista dentro 

da sociedade capitalista. O primeiro seria aceitar que é 

impossível produzir artisticamente na sociedade capitalista 

e deixar-se seduzir pelo sistema. O segundo seria negar o 

sistema e produzir livremente, apesar disso significar que o 

artista passará a viver à margem da sociedade. A terceira e 

quarta vias procuram um meio termo entre a primeira e a 

segunda. A terceira via propõe unir a produção artística 

livre à produção artística de mercadorias. O artista 

exerceria, na sociedade, a função mais afim com sua tekné. 

Assim, ele passaria a atuar no cinema, na televisão, no 

marketing, na propaganda, na publicidade etc. A quarta via 

propõe algo semelhante. O artista continuaria produzindo 

sua arte de forma livre e exerceria atividades comuns na 

sociedade. Assim, teríamos artistas que seriam operários, 

advogados, juízes, médicos, etc.. Nesses dois últimos casos, 

o artista  

 

luta para defender sua liberdade de criação e, portanto, 

luta contra o que representa uma ameaça a essa liberdade 

na sociedade capitalista, a saber, a tendência a tratar a ob 

ra como mercadoria, ou seja, a integrar sua criação 

artística no universo alienado da produção material. Na 

medida em que o conceito de produtividade aplicado 

pelo capitalismo ao trabalho artístico estabelece uma 

contradição radical entre arte e capitalismo, todo 

verdadeiro artista que pretende criar por uma 

necessidade interior, e não pelas necessidades impostas 

pelo mercado, entra em conflito com o sistema 

econômico-social que coage e limita suas possibilidades 



114  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

criadoras. (VÁZQUEZ, 2011, p. 200) 

 

Vázquez mostra como, para Marx, a hostilidade que 

a arte sofre na sociedade capitalista é fruto do fato de a 

própria natureza da produção capitalista ser hostil. Essa 

hostilidade manifesta-se, principalmente, quando a 

produção capitalista tenta reduzir a produção artística (que 

é produção livre por natureza) “a um trabalho geral, 

abstrato, como se faz nas condições da produção capitalista 

com o trabalho alienado”98. Em outras palavras, a produção 

capitalista quer reduzir a produção artística à produção de 

mercadorias, fazendo da arte um produto fútil e sem 

utilidade. 

 

4.2.1 O desenvolvimento da arte nas condições 

hostis do Capitalismo 

 

Vázquez demonstra que Marx assinala a hostilidade 

do sistema capitalista em relação à arte de duas formas: 

como hostilidade da natureza do sistema capitalista e como 

hostilidade que afeta essencialmente a produção artística. 

Existe, entretanto, por parte da obra de arte, um ganho 

com o sistema capitalista. A arte teve grandes avanços que 

somente foram possíveis com o avanço tecnológico e 

científico da nossa sociedade. Esses avanços não foram 

despercebidos por Marx. Conforme escreve Vázquez, 

 

Marx assinala a hostilidade do capitalismo à arte em dois 

sentidos: como hostilidade que decorre da própria 

natureza do sistema econômico capitalista e como 

                                            
98 VÁZQUEZ, 2011, p. 201 



 115 Ricardo Luis Reiter 

hostilidade que afeta essencialmente à arte, ao que esta 

possui de trabalho qualitativo e criador. Mas, por sua 

vez, Marx não podia deixar de reconhecer que, sob o 

capitalismo, o desenvolvimento artístico não somente 

não se deteve, mas inclusive alcançou esses altos cumes 

representados, no século XIX, pela obra de um Dickens 

ou um Balzac, para não falarmos das criações anteriores 

de Cervantes, Shakespeare ou Goethe. Basta citar tais 

nomes (...) para que afastemos a ideia de um retrocesso 

ou paralisação do desenvolvimento artístico sob o 

capitalismo no século XIX. E, no que se refere ao nosso 

século, não só podemos enriquecer a lista de grandes 

escritores, pintores e compositores, mas também 

podemos registrar o nascimento de uma nova arte, o 

cinema, que teria sido impossível em outras épocas, isto 

é, sem o progresso científico e técnico realizado 

precisamente sob o capitalismo. (VÁZQUEZ, 2011, p. 

203) 

 

Pela citação acima, fica claro que a arte recebeu 

grande apoio, principalmente tecnológico, do sistema 

capitalista. O próprio cinema, considerado por muitos 

como a sétima arte, não poderia ter se desenvolvido se não 

fosse pelo avanço tecnológico que a Revolução Industrial 

desencadeou. O questionamento que surge a partir do 

reconhecimento do papel que o capitalismo tem no 

desenvolvimento da arte é se a tese de Marx, que defende a 

hostilidade do capitalismo à arte, ainda continua válida 

(VÁZQUEZ, 2011).  

Aqui, é importante ressaltar e esclarecer alguns 

pontos. Primeiramente, a hostilidade do capitalismo não se 

estende a toda produção artística, mas sim sobre a arte que 

foge das leis do mercado. Segundo Vázquez, existem 



116  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

muitos artistas, principalmente em países que ainda estão 

em desenvolvimento econômico, que não vivem da sua 

arte, ou seja, suas produções artísticas não assumem um 

caráter de mercadorias. Já nos países mais desenvolvidos, 

existem artistas que trabalham para o mercado e aqueles 

que vivem as margens do mercado. O primeiro grupo 

produz artisticamente conforme as leis do mercado e não 

para satisfazer suas próprias necessidades espirituais. Esse 

grupo acaba por alienar-se e sua arte é vazia de sentido 

humano. Já o segundo grupo produz para afirmar-se no 

mundo, e geralmente não encontra um público justamente 

por opor-se ao sistema. Esse grupo é obrigado, então, a 

viver alijado da produção artística apoiada pela sociedade. 

A hostilidade capitalista contra a produção artística 

depende muito do grau de desenvolvimento capitalista da 

sociedade. A produção capitalista tende a incorporar todos 

os ramos de produção em suas leis. “Na medida em que a 

produção material adquire cada vez mais uma forma 

capitalista, tende a aplicar essa forma aos diversos ramos da 

produção espiritual: a ciência, o ensino, a arte etc.”99. Essa 

expansão, entretanto, ocorre a partir do momento em que a 

produção material de uma sociedade não atinge uma forma 

de produção capitalista. Em outras palavras, antes de 

avançar sobre a arte, o sistema de produção capitalista 

busca firmar-se na sociedade. Assim, a arte, e as demais 

produções espirituais, apenas são atacadas pela produção 

capitalista quando esta já dominou a produção material da 

sociedade (VÁZQUEZ, 2011). 

Outro aspecto importante a ressaltar, segundo 

Vázquez, é o fato de nem todas as formas de produção 

                                            
99 VÁZQUEZ, 2011, p. 204 



 117 Ricardo Luis Reiter 

artística estarem sujeitas na mesma proporção às leis de 

produção do sistema capitalista. Isso significa que o 

Capitalismo se interessa mais por algumas formas de arte 

do que por outras. Atualmente, o cinema depende muito 

mais dos fatores econômicos do que a dança, o teatro ou a 

poesia. No cinema, existe um grande investimento de 

capital, que gera uma grande expectativa de consumo e uma 

ampla margem de lucro. Já a poesia, por exemplo, pode ser 

produzida sem levar em conta esses fatores, ainda mais se o 

autor conformar-se em ter um público restrito. Com o 

cinema, isso não é possível. É preciso que a produção 

cinematográfica seja universal, para compensar os grandes 

investimentos. Assim, as produções cinematográficas 

rompem fronteiras e espalham-se pelo globo terrestre. 

 

Quanto mais profundo é o interesse pela produtividade 

material da obra de arte - interesse determinado, por sua 

vez, pelo montante do capital investido e dos lucros ou 

perdas em jogo -, tanto mais limitada é a liberdade de 

criação, tanto mais dirigido é o processo de criação e 

tanto mais se tenta ajustá-lo a prescrições que assegurem 

sua aceitação por um público de massa.  (VÁZQUEZ, 

2011, p. 205) 

 

Pode-se dizer que a hostilidade para com a 

produção artística é uma tendência que se encontra nas 

entranhas do sistema capitalista. Essa tendência, entretanto, 

não é tão absoluta a ponto de deter o desenvolvimento 

artístico e tornar impossível a arte. Segundo Vázquez, a 

hostilidade do sistema capitalista à arte não é “se não a 

manifestação inevitável das leis da produção capitalista”100. 

                                            
100 VÁZQUEZ, 2011, p. 207 



118  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

Essa hostilidade, que foi percebida por Marx, não consegue 

se impor, graças à impossibilidade de reduzir a arte às leis 

do mercado. O próprio artista, ao trabalhar para o 

mercado, resiste às leis do mercado.  

  



 119 Ricardo Luis Reiter 

5 PRODUÇÃO ARTÍSTICA E 

CONSUMO HUMANO 
 

Marx, na introdução aos Grundrisse101, faz uma 

análise da relação entre produção, consumo e valor de 

troca. Para ele, produção é consumo e consumo é 

produção. A produção cria o objeto para o consumo, 

enquanto que o consumo cria o sujeito da produção. Nas 

palavras de Marx, 

 

Produção é imediatamente consumo e o consumo é 

imediatamente produção. Cada um é imediatamente seu 

contrário. Mas tem lugar simultaneamente movimento 

mediador entre ambos. A produção medeia o consumo, 

cujo material cria, consumo sem o qual faltaria-lhe o 

objeto. Mas o consumo também medeia a produção ao 

criar para os produtos o sujeito para o qual são 

produtos. Somente no consumo o produto recebe seu 

último acabamento. Uma estrada de ferro não trafegada, 

que, portanto, não é usada, consumida, é uma estrada de 

ferro apenas potencialmente, não efetivamente. Sem 

produção, nenhum consumo; mas, também, sem 

consumo, nenhuma produção, pois nesse caso a 

produção seria inútil. O consumo produz a produção 

duplamente: 1) na medida em que apenas no consumo o 

produto devém efetivamente produto. Uma roupa, por 

exemplo, somente devém roupa efetiva no ato de ser 

trajada; uma casa que não é habitada não é, de fato, uma 

casa efetivada; logo, o produto. À diferença do simples 

objeto natural, afirma-se como produto, devém produto 

                                            
101 Para este trabalho foi utilizado a tradução da Boitempo Editorial, 
lançado em 2011. 



120  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

somente no consumo. O consumo da o golpe de 

misericórdia no produto quando o dissolve; porque o 

produto é a produção não só como atividade coisificada, 

mas também como objeto para o sujeito ativo. 2) na 

medida em que o consumo cria a necessidade de nova 

produção, é assim o fundamento ideal internamente 

impulsor da produção, que é o seu pressuposto. O 

consumo cria o estímulo da produção; cria também o 

objeto que funciona na produção como determinante da 

finalidade. Se é claro que a produção oferece 

exteriormente o objeto do consumo, é igualmente claro 

que o consumo põe idealmente o objeto da produção 

como imagem interior, como necessidade, como 

impulso e como finalidade. Cria os objetos da produção 

em uma forma ainda subjetiva. Sem necessidade, 

nenhuma produção. Mas o consumo reproduz a 

necessidade. (MARX, 2011, p. 47) 

 

Como exposto anteriormente, produção e consumo 

estão imbricados a tal ponto que um não existe sem o 

outro. O consumo move a produção; não apenas a 

produção de mercadoria, mas qualquer tipo de produção. A 

produção estética acontece à medida que existe uma 

necessidade a ser consumida. O consumo é a satisfação de 

uma necessidade. Em resposta à necessidade do homem de 

firmar-se surge o consumo de um tipo de produção que 

venha satisfazer essa necessidade. Assim surge a produção, 

como resposta imediata ao consumo, buscando satisfazer 

determinada necessidade. 

Vázquez defende que “o produto artístico somente 

realiza sua verdadeira essência quando é compartilhado por 



 121 Ricardo Luis Reiter 

outros”102. É evidente que o artista, ao objetivar-se e 

expressar-se em sua obra, satisfaz uma necessidade própria. 

Mas seu modo de satisfazê-la exige que outros também se 

satisfaçam com a obra103. 

Exemplo dessa relação é a própria arte. O que são 

as obras de arte, sejam elas pinturas, musicais ou textuais, 

se não pontes que se erguem para proporcionar a 

comunicação entre as pessoas de épocas, as vezes tão 

distintas? Até hoje as pessoas leem e estudam Aristóteles, 

Platão e Descartes, ou ouvem Mozart e Beethoven. As 

pessoas ainda olham as telas de Da Vinci, Michelangelo, 

Picasso. Essas obras há muito já satisfizeram as 

necessidades espirituais de seus autores, mas elas 

continuam tendo sentido para as pessoas. A arte não pode 

ser momentânea. Ela é um caminho que se abre para 

entender a história do homem. 

Quando Marx afirma que uma casa somente é uma 

casa quando está habitada, ele está fazendo alusão à 

passagem da possibilidade do produto à realidade do 

produto. Essa passagem apenas se efetiva no consumo. O 

mesmo ocorre na arte. “Toda obra de arte é uma 

                                            
102 VÁZQUEZ, 2011, p. 210 
103 Para Hauser, o artista torna-se artista a partir do momento que ele 
consegue criar relações com outras pessoas: “assim como o homem se 
torna homem, porque preenche os requisitos sociais, também o artista 
se torna artista, quando estabelece contatos interpessoais. Acontece 
apenas excepcionalmente e sob circunstâncias especiais que raramente 
se conjugam, que o ímpeto da criação artística provoca o aparecimento 
de obras de arte, sem, no entanto, existirem as correspondentes 
necessidades ou exigências sociais; a história da atividade artística pode, 
por isso, ser representada, no seu todo, como a história das obrigações 
do artista. É, por vezes, mais difícil considerá-la consequência de 
realizações, cuja utilização se procura, do que de obrigações que devem 
ser cumpridas.” (HAUSER, 1973, p. 92) 



122  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

mensagem, possui uma significação humana para os 

demais, só se tornando um produto real, não meramente 

possível, quando os demais se apropriam de sua 

significação”104.  

Uma vez que o artista cria para “satisfazer sua 

necessidade de expressão” 105e a “necessidade dos outros de 

se apropriarem ou gozarem de seus produtos”106 ele precisa 

levar em conta essa necessidade que vem dos outros e ter 

consciência de que ele não deve produzir apenas para si 

mesmo. Assim, o consumo passa a ser o norte de qualquer 

tipo de produção, inclusive da produção artística. Nas 

palavras de Vázquez, “a produção produz realmente os 

objetos, os quais, de certo modo, já foram produzidos 

idealmente como finalidades traçadas pelas necessidades de 

consumo”107. Assim, o cosumo não possui um papel 

passivo, mas está engendrado ao processo de produção, 

estabelecendo a finalidade do produto.  

Em contrapartida, a produção não deixa de 

influenciar o consumo. A produção cria o objeto de 

consumo, o público do consumo e a necessidade de 

consumo. Marx reconhece esse processo ao escrever que 

 

que ela [a produção] 1) fornece ao consumo o material, 

o objeto. Um consumo sem objeto não é consumo; 

portanto, sob esse aspecto, a produção cria, produz o 

consumo. 2) Mas não é somente o objeto que a 

produção cria para o consumo. ela também dá ao 

consumo sua determinabilidade, seu caráter, seu fim. 

                                            
104 VÁZQUEZ, op. cit. p. 211 
105 VÁZQUEZ, loc. sit. 
106 VÁZQUEZ, loc. sit. 
107 VÁZQUEZ, loc. sit. 



 123 Ricardo Luis Reiter 

Assim com o consumo deu ao produto seu fim como 

produto, a produção dá o fim ao consumo. Primeiro, o 

objeto não é um objeto geral, mas um objeto 

determinado que deve ser consumido de um modo 

determinado, por sua vez mediado pela própria 

produção. Fome é fome, mas a fome que se sacia com 

carne cozida, com garfo e faca, é uma fome diversa da 

fome que devora carne crua com mão, unha e dente. Por 

essa razão, não é somente o objeto de consumo que é 

produzido pela produção, mas também o modo de 

consumo, não apenas objetiva, mas também 

subjetivamente. A produção cria, portanto, os 

consumidores. 3) A produção não apenas fornece à 

necessidade um material, mas também uma necessidade 

ao material. O próprio consumo, quando sai de sua 

rudeza e imediaticidade originais - e a permanência nessa 

fase seria ela própria o resultado de uma produção 

aprisionada na rudeza natural -, é mediado, enquanto 

impulso, pelo objeto. A necessidade que o consumo 

sente do objeto é criada pela própria percepção do 

objeto. O objeto de arte - como qualquer outro produto 

- cria um público capaz de apreciar a arte e de sentir 

prazer com a beleza. A produção, por conseguinte, 

produz não somente um objeto para o sujeito, mas 

também um sujeito para o objeto. Logo, a produção 

produz o consumo, na medida em que 1) cria o material 

para o consumo; 2) determina o modo de consumo; 3) 

gera como necessidade no consumidor os produtos por 

ela própria postos primeiramente como objetos. Produz, 

assim, o objeto do consumo, o modo do consumo e o 

impulso do consumo. Da mesma forma, o consumo 

produz a disposição do produtor, na medida em que o 

solicita como necessidade que determina a finalidade. 

(MARX, 2011, p. 47) 



124  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

 

A produção acrescenta vários aspectos ao consumo. 

Conforme Marx, o primeiro aspecto é o próprio objeto. 

Sem produção, não existiria consumo, pois não existiria 

objeto a ser consumido. O segundo aspecto é o modo do 

objeto ser consumido. Cada objeto deve ser consumido de 

determinada forma. Na arte, isso não pode ser diferente. 

Não se aprecia tragédia grega da mesma forma que se 

aprecia música clássica. O mesmo ocorre entre apreciar 

uma pintura renascentista e uma obra cubista. São obras 

totalmente distintas e que foram criadas para serem 

consumidas de forma distinta. Surgem assim os 

consumidores. O terceiro aspecto assinalado por Marx é a 

necessidade de consumo nas pessoas. Surge um sujeito para 

o objeto. Alguém que buscará satisfazer alguma 

necessidade sua com aquele objeto específico108. 

Vázquez aponta que o exemplo utilizado por 

Marx109, referente à obra de arte, mostra que toda a dialética 

das relações entre consumo e produção é aplicável ao 

                                            
108 O artista pode ter duas posturas, diante desse leque de opções de 
produção: ele pode expor suas ideias de forma aberta ou pode 
apresentá-las de forma disfarçada. Hauser defende essa tese quando ele 
escreve que: “o artista tem duas maneiras de cumprir a sua função. 
Pode realizar as suas ideias, valores e regras padrão que defende sob 
forma de expressões explícitas – como confissão aberta, programa, 
manifesto ou uma intenção claramente explicada – ou sob a forma de 
meras implicações – como pressuposto mudo, não revelado, em certas 
circunstâncias inconscientes, de uma atividade que parece não ter 
importância de um ponto de vista prático. As suas obras poderão ter o 
caráter de uma fraca propaganda ou de uma ideologia disfarçada, 
escondida e reprimida.” (HAUSER, 1973, p. 92-93) 
109 “O objeto de arte – como qualquer outro produto – cria um público 
capaz de apreciar a arte e de sentir prazer com a beleza. A produção, 
por conseguinte, produz não somente um objeto para o sujeito, mas 
também um sujeito para o objeto.” Marx, Grundrisse p. 47 



 125 Ricardo Luis Reiter 

consumo e produção das obras de arte. Essa relação, 

contudo, não limita a produção artística. “Se a produção se 

subordinasse passivamente ao consumo, a criação artística 

se reduziria a proporcionar objetos a um sujeito que 

possuísse um modo já definido de gozar sua beleza”110. 

Assim, a arte estaria fadada a andar no compasso de um 

público já formado. Dessa forma, as grandes inovações 

artísticas ficariam reféns de um novo público. Somente 

haveria “avanço” na arte à medida que surgisse um público 

que exigisse esse avanço (VÁZQUEZ, 2011).  

 

É certo que uma mudança no clima ideológico de uma 

sociedade ou de uma época exige tais inovações, criando 

assim condições favoráveis para uma nova atitude 

estética; todavia, a história da arte e da literatura 

demonstra que as mudanças de sensibilidade estética não 

surgem espontaneamente, do que decorre a persistência 

de critérios e valores estéticos que entram em 

contradição com as modificações profundas que já 

ocorreram em outros campos da vida humana. A nova 

sensibilidade, o novo público, a nova atitude estética, 

tem de ser criada; não é fruto de um processo 

espontâneo. E, entre os fatores que contribuem 

decisivamente para criar um novo sujeito para o novo 

objeto artístico, está o próprio objeto. a tese de Marx, 

que se depreende da passagem anteriormente citada , 

revela a dupla capacidade criadora da arte, a capacidade 

de criar tanto o objeto quanto o sujeito. Com efeito, a 

produção artística não só proporciona os objetos 

adequados para satisfazer uma necessidade humana, mas 

cria também novos modos de gozar sua beleza e cria 

igualmente o sujeito, o público, capaz de assimilar o que 

                                            
110 VÁZQUEZ, 2011, p. 213 



126  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

já não pode ser assimilado por aqueles que continuam 

presos às velhas formas de gozo estético. (VÁZQUEZ, 

2011, p. 214) 

 

5.1 CRIAÇÃO, GOZO ESTÉTICO E 

APROPRIAÇÃO HUMANA 

 

Para Vázquez, “produção e consumo são dois 

modos distintos de relacionamento entre o sujeito e o 

objeto; são, por sua vez, dois modos distintos de 

apropriação”111. Dessa forma, toda a produção, seja ela 

material ou artística, é a apropriação de uma matéria pelo 

homem. Através da apropriação, o homem transforma cria 

um objeto novo, um objeto humanizado. “O homem 

humaniza assim a natureza e humaniza, por sua vez, sua 

própria natureza. A apropriação é, portanto, dupla: da 

natureza exterior e da natureza interior”112. 

O produto que surge do processo do homem 

colocar em ação suas “potências físicas e espirituais”113 é 

um objeto humanizado. Esse objeto torna-se testemunha 

da apropriação da natureza pelo homem. Mas torna-se 

também objeto de consumo, pois surge para satisfazer 

determinada necessidade. Assim, esse objeto exige uma 

nova forma de apropriação, uma apropriação que se dá 

pelo consumo.  

Apropriar-se de uma obra artística, por exemplo um 

quadro ou uma música, é apropriar-se de toda significação 

humana contida nesse quadro ou nessa música. É conseguir 

apropriar-se da beleza e do conteúdo espiritual que o autor 

                                            
111 VÁZQUEZ, 2011, p. 215 
112 VÁZQUEZ, loc. sit. 
113 VÁZQUEZ, loc. sit. 



 127 Ricardo Luis Reiter 

conseguiu objetivar nele (VÁZQUEZ, 2011). Ao apropriar-

se de uma obra de arte, o espectador realiza a intenção do 

autor de produzir para satisfazer as necessidades de um 

público. Assim, a apropriação de uma obra de arte torna 

essa obra uma verdadeira obra de arte.  

Mas a relação entre o sujeito e o objeto (entre o 

homem e a produção artística) não é algo direto e imediato. 

Existe uma sociedade que condiciona essa relação. “Tanto 

o produtor como o consumidor se acham socialmente 

condicionados”114. Assim, a apropriação varia de uma 

sociedade para a outra, dependendo das relações que os 

homens contraem entre si na sociedade e com o produto 

que resulta da criação humana 

Em uma sociedade na qual a produção é livre, a 

apropriação humana do objeto permite ao homem 

enriquecer sua própria natureza humana. Ele reconhece no 

objeto valores humanos que ali foram objetivados por 

alguém que também se reconheceu no produto de seu 

trabalho. O mesmo não ocorre nas sociedades em que a 

produção está à mercê do sistema capitalista. A alienação de 

produtos, frutos de um processo alienado de produção, 

apenas empobrece o homem. O espectador não encontra 

nenhuma carga humana no objeto, pois o autor também 

não se reconhecia no objeto que estava produzindo. Nesse 

caso, a apropriação apenas remete o homem a um processo 

de coisificação, sem nenhuma carga de humanidade. 

Vázquez defende que “apropriar-se humanamente 

de um objeto é torná-lo verdadeiramente nosso, isto é, 

apropriar-se dele como obra humana”115. Quando o 

                                            
114 VÁZQUEZ, loc. sit. 
115 VÁZQUEZ, 2011, p. 217 



128  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

homem apropria-se de um objeto e o torna seu, ele se 

confirma em sua realidade, pois reconhece que aquele 

objeto foi criado por um homem para um homem. Existe 

uma carga humana no objeto. 

Já na relação de posse, entretanto, o objeto perde 

sua significação humana e reduz-se a sua expressão 

material. “Toda a riqueza qualitativa do objeto se dissolve 

na relação de posse e, desse modo, o objeto humano, 

concreto, se converte numa abstração”116. Ao tornar-se 

mera mercadoria, o objeto perde também seu caráter 

estético, tornando-se um objeto que possui apenas relação 

de posse e não mais relação de apropriação (VÁZQUEZ, 

2011).  

O capitalista ignora a carga humana contida na obra 

de arte. Para ele, o importante é apenas o valor comercial 

que esse tipo de produção tem. Ele, o capitalista, não 

consegue ultrapassar a relação de posse para alcançar a 

relação de propriedade. “Numa sociedade em que o ter se 

identifica com o ser, o que eu sou, minhas qualidades, 

minha individualidade, acham-se determinadas pelo 

dinheiro117”118. Assim, a única relação e utilidade que ele vê 

                                            
116 VÁZQUEZ, loc. sit. 
117 Esse culto que o capitalista tem pelo dinheiro, Marx já descrevia nos 
Manuscritos Econômico-Filosóficos:“O que é para mim pelo dinheiro, 
o que eu posso pagar, isto é o dinheiro pode comprar, isso sou eu, o 
possuidor do próprio dinheiro. Tão grande quanto a força do dinheiro 
é a minha força. As qualidades do dinheiro são minhas –[de] seu 
possuidor – qualidades e forças essenciais. O que eu sou e consigo não 
é determinado de modo algum, portanto, pela minha individualidade. 
Sou feio, mas posso comprar para mim a mais bela mulher. Portanto, 
não sou feio, pois o efeito da fealdade, sua força repelente, é anulado 
pelo dinheiro. (...) O dinheiro é o bem supremo, logo, é bom também o 
seu possuidor, o dinheiro me isenta do trabalho de ser desonesto, sou, 
portanto, presumido honesto (...)”. (Marx, manuscritos econômicos 



 129 Ricardo Luis Reiter 

no objeto artístico é aquele que vem ao encontro da 

produção capitalista, a saber, como mercadoria. 

O que o capitalista não compreende é que a arte é 

fruto de uma produção na qual o artista “explicita e 

objetiva suas forças essenciais”119 e um objeto que traz em 

si as forças essenciais do homem, e que vem para dissolver 

a “nova realidade objetiva do produto para ser a realidade 

que se cumpre na relação de gozo ou consumo”120. Ela, a 

arte, é criação individual que busca satisfazer a necessidade 

de seu criador enquanto criação para os outros. O valor 

dela é a carga humana que ela traz. 

A posse privada contradiz a natureza da arte. 

Primeiro, porque o produto artístico é criado para um 

consumo social. Toda obra artística anseia por ser 

apresentada ao mundo. Uma grande obra de arte é aquele 

que sacode, que comove as pessoas (VÁZQUEZ, 2011). A 

posse privada de uma obra artística impede que esse anseio 

seja realizado. E impede também que a obra de arte realize 

sua função social, “como meio ou instrumento peculiar de 

comunicação, como obra humana para os homens”121. A 

posse da obra de arte reduz o acesso do público geral à 

obra. Por mais que a mesma seja exposta em museus e 

afins, ela sempre será refém do sistema capitalista. No 

momento em que não houver mais interesse do sistema em 

divulgar a obra, ela será recolhida. 

  

                                                                                    
filosóficos p. 159) 
118 Op. cit., p. 218 
119 Ibid., p. 219 
120 VÁZQUEZ, 2011, p. 219 
121 Ibid., p. 220 



130  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

 

 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

O foco do presente estudo foi realizar uma 

investigação acerca da possibilidade de uma estética em 

Marx. Durante esse estudo, conceitos foram apresentados, 

relações foram apresentadas e conclusões foram obtidas. 

No final desse processo, pode-se afirmar que, 

apesar de Marx não ter escrito nenhuma obra específica no 

campo da estética, encontram-se em seus escritos 

afirmações que apontam na direção de uma teoria estética. 

E mais, pode-se perceber também que a teoria estética de 

Marx lança novas luzes sobre muitos conceitos presentes 

nas interpretações sobre seus escritos econômicos e sociais.  

A teoria estética de Marx, portanto, vem para somar 

novas perspectivas e novos aspectos aos demais estudos do 

autor. Sua teoria estética não é uma teoria no plano ideal, 

ontológica. Mas, sim, é uma teoria com base histórico-

social (característica de Marx), como todas as suas teorias. 

Ele não busca uma relação ontológica do homem com o 

belo, mas compreender a relação do homem com a criação 

estética na vida social do homem dentro de uma sociedade 

capitalista. 

Portanto, existe, sim, uma possibilidade de estética 

em Marx, mas que ainda tem muito a ser pesquisada e 

esclarecida. Muitos aspectos dessa teoria encontram-se em 

seus escritos publicados mais recentemente, principalmente 

nos Manuscritos Econômico-Filosóficos e nos Grundrisse.  



 131 Ricardo Luis Reiter 

 

 

 

REFERÊNCIAS 
 

 

ADORNO, Theodor. Soziologische Schriften I: Zum 

Verhältnis von Soziologie und Psychologie in Digitale 

Bibliothek Band 97: Theodor W. Adorno: Gesammelte 

Schriften, S. 4822 (vgl. GS 8, S. 55)] 

__________. Philosophie der neuen Musik: Schönberg 

und der Fortschritt in Digitale Bibliothek Band 97: 

Theodor W. Adorno: Gesammelte Schriften, S. 10142 (vgl. 

GS 12, S. 108)] 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. 1.ed. 

São Paulo: MARTINS FONTES, 2000. 

ARISTÓTELES. Ética e Nicômaco. 1.ed. São Paulo: 

Abril Cultural, 1984. (Coleção os Pensadores; v.2) 

BASTIDE, Roger. Arte e sociedade. 2.ed. São Paulo: 

Companhia Editora Nacional, 1971. 

BOTTOMORE, Tom. Dicionário do pensamento 

marxista. 1.ed. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1983. 

EAGLETON, Terry. A ideologia da estética. 1.ed. Rio 

de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1990. 



132  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

__________. Marxismo e crítica literária. Porto: Edições 

Afrontamento, 1976. 

FEUERBACH, Ludwing. A essência do Cristianismo. 

Petrópolis: Vozes, 2007. 

FISCHER, Ernest. A necessidade da arte. 3ª. Rio de 

Janeiro: Zahar Editores, 1976. 

FROMM, Erich. O conceito marxista do homem. 2.ed. 

Rio de Janeiro: Zahar Editor, 1962. 

GODELIER, Maurice. Racionalidade e irracionalidade 

na economia. 1.ed. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 

1973. 

HAUSER, Arnold. Teorias da arte. 2.ed. Lisboa: Editorial 

Presença, 1988. 

HAUSER, Arnoldo. A arte e a sociedade. 1.ed. . Lisboa: 

Editorial Presença, 1973. 

HEGEL, George. A razão na história. São Paulo: 

Centauro, 2004. 

__________. Fenomenologia do espírito: parte I. 2ª. 

Petrópolis: Vozes, 1992. 

KANT, Immanuel. Fundamentação da metafisica dos 

costumes. 1.ed. São Paulo: Martin Claret, 2003. 

KONDER, Leandro. A questão da ideologia. 1.ed. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2002. 



 133 Ricardo Luis Reiter 

__________. As artes da palavra. 1.ed. São Paulo: 

Boitempo Editorial, 2005. 

LUKÁCS, Georg. Introdução a uma estética marxista: 

sobre a categoria da particularidade. 1.ed. Rio de Janeiro: 

Editora Civilização Brasileira, 1968. 

MARX, Karl. Crítica da filosofia do direito de Hegel. 

1.ed. São Paulo: Boitempo Editorial, 2005. 

__________. Grundrisse. 1.ed. São Paulo: Boitempo 

Editorial, 2011. 

__________. Liberdade de imprensa. 1ª. Porto Alegre: 

L&PM Editores, 2009. 

__________. Manuscritos econômicos filosóficos. 1.ed. 

São Paulo: Boitempo Editorial, 2004. 

__________. O capital: crítica da economia política. 

24. Vol. 1. 6 vols. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 

2006. 

__________. Para a crítica da econômia política. 1.ed. 

São Paulo: Abril, 1982. (Coleção Os Economistas VOL) 

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. A ideologia alemã. 

1.ed. São Paulo: Boitempo Editorial, 2007. 

__________. A sagrada família. 1.ed. São Paulo: 

Boitempo Editorial, 2003. 

__________. O manifesto comunista. 1.ed. São Paulo: 

Paz e Terra, 1998. 



134  Investigação acerca da possibilidade de uma estética em Karl Marx 

MÉSZÁROS, István. A teoria da alienação em Marx. 1 

Edição. São Paulo: Boitempo Editorial, 2006. 

NOGARE, Pedro Dalle. Humanismos e anti-

humanismos: introdução à antropologia filosófica. 12. 

Petrópolis: Vozes, 1990. 

REALE, Giovanni; ANTISERI, Dario. História da 

filosofia: do romantismo até nossos dias. 2.ed. Vol. III. III 

vols. São Paulo: Paulus, 1991. 

LIMA VAZ, Henrique Claudio de. Antropologia 

filosófica. São Paulo: Loyola, 2001. 

VÁZQUEZ, Adolfo Sánchez. As ideias estéticas de 

Marx. 1 Edição. São Paulo: Expressão Popular, 2011. 

 






